
 
 

1 

                     EINFÜHRUNG IN DIE GRIECHISCHE SPRACHE 

 Von Günter Lachawitz, 3. Teil: Kommentar, 
                                                              Fassung 10.11.25 (80 S.) 

INHALT    
Vorbemerkung, Abkürzungen    1 

  Allgemeine Literatur      2 
Zur „Einführung“ (in Textband S. 17 – 20)   2 
ZU DEN LEKTIONEN      10 – 59 

                                                                           ANHANG: 
Moderne Maßeinheiten     60 
Mythologie – Astronomie – Chemie   60 
Tragödien      61 
Griechisch in europäischen Sprachen   62 
Wissenschaften und Philosophie   63 
Philosophenschulen     64 

                                          Platons Akademie*, * = Bilder                              65 
                                          Coimbra*, Schule von Athen*,                  66 

Deutsche Lehnwörter     67 
                                          Sprachwandel                    69 

Metonymie, Metapher, Homonymie, Synonymie 70 
Allegorien*      71 
Paläoanthropologie     73 

                                          Akropolis* – Caravaggio – γνῶθι σαυτόν*     74 
Totenaufbahrung*     75 
Grabsteine für Schiffbrüchige*    76 
Der blitzeschleudernde Zeus*    77 
Eratosthenes: Berechnung des Erdumfangs (Diagramm) 78 

               Telemachos u. Penelope*, Kalbträger*, Lassnig*             79 
Index        80 

Vorbemerkung   
Die sprachlichen Erklärungen sind unterstrichen oder mit senkrechtem Randstrich gekennzeichnet. 
Sie ergänzen die Grammatik und sollen für Autodidakten und SchülerInnen hilfreich sein, die den 
Unterricht versäumt haben.  
In Kästen stehen spezielle Übersichten. – Die Vergleichsstellen (inhaltlich Verwandtes, Zitate, 
Sprichwörter) und sachlichen Erläuterungen können die Sinnerfassung des Textes unterstützen oder 
Anregungen für nachträgliche Interpretationsaufgaben geben, die der Schulung von Kompetenzen 
(Sammeln und Auflisten, Paraphrasieren, Vergleichen, Belegen etc.) dienen. Auch für die 
Entscheidung der Auswahl können sie nützlich sein. Da die Lektionen nach sprachmethodischen 
Gesichtspunkten angeordnet sind, sollen die Verweise auf thematisch Verwandtes dieses 
zusammenführen.   
Hinweise auf Fehler oder Fehlendes bitte an guenter.lachawitz@a1.net 
Die Abkürzungen sind die üblichen bzw. dieselben wie im Textband (S. 80 ff); anders bzw. zu-
sätzlich: AG Anthologia Graeca, ed. H. Beckby, Ar. Aristoteles, corr. corrigendum (im Textband), 
DK Diels/Kranz, HH Aesop, ed. Hausrath-Hunger, idg. indogermanisch, L. s. Lektion, Lw. 
Lehnwort, mlat. mittel-lat., ngr. neugriech., Pl. Platon, Rez. Rezeption(en), RUB Reclams 
Universal-Bibliothek, uv. urverwandt, vs. versus = im Gegensatz zu, W. Verbalwurzel, *erschlossene 
idg. Form, > mit einer Zahl: s. Seite dieses Kommentars, S. …:  s. Seite des Textbandes.  
§§ verweisen auf die Grammatik. Vergleichstexte und -wörter, die mit # versehen sind, sind für die 
Lehrenden bestimmt und für die Lernenden noch zu schwierig bzw. unbekannt. Bei den anderen 
Vergleichstexten ist alles angegeben, was nicht im alphabetischen Vokabular (S.97ff.) zu finden oder 
aus Bekanntem zu schließen ist. In Handschrift stehen Anmerkungen für die Lehrenden. 

mailto:guenter.lachawitz@a1.net


 
 

2 

Allgemeine Literatur (abgekürzt zitiert; spezielle Literatur jeweils zu den Texten) 
Bartels Klaus: Veni, vidi, vici. Geflügelte Worte aus dem Griechischen und Lateinischen.  

      Darmstadt: WBG, 91992. – Andere Werke von Bartels > 68. 
Bengtson Hermann: Griechische Geschichte. München: Beck 51996. 
Büchmann Georg: Geflügelte Worte. Berlin: Haude&Spener 331976. 
Lesky Albin: Geschichte der griechischen Literatur. Bern: Francke 21963. 
Liddell H.G. / Scott R. (LS): A Greek-English Lexicon, A New Edition … Oxford 1940. 
Lübke-Pernice / Sarne Berta: Die Kunst der Griechen. Wien: Paul Neff 171948. 
Meier-Brügger Michael (MB): Griechische Sprachwissenschaft I, II. Berlin: de Gruyter 1992. 
Pauly A.F./Wissowa G. u.a.: Realencyklopädie der classischen Altertumswissenschaft (RE): 
                  66 Bände + 15 Supplementbände + Registerband. 1894 – 1978.  
Rix Helmut: Historische Grammatik des Griechischen. Darmstadt: WBG 21992. 
Schirren Thomas / Zinsmaier Thomas: Die Sophisten. griech.-dt. RUB 18264, 2003. 
Schwyzer Eduard: Griechische Grammatik I: Laut- und Formenlehre, II: Syntax und syntaktische 

     Stilistik. München: Beck 1950 ff. 
Weeber Karl-Wilhelm: Hellas sei Dank! Was Europa den Griechen schuldet. Berlin: Siedler 2012. 
Winkler Heinrich August: Geschichte des Westens. München: C.H. Beck 2009. 

ZUR EINFÜHRUNG (Textband S. 17 – 20) 
Sie ist nach drei didaktischen Begründungen des Griechischunterrichts gegliedert: der  
(1.) literarhistorisch-anthropologischen,   
(2.) kulturhistorisch-terminologischen, 
(3.) linguistisch-formalbildenden, und soll durch die große Zahl vielfach schon bekannter 
griechischer Namen und Wörter auch der Einübung der Schrift dienen, ebenso > 66 f.! 
1. Dichtungsgattungen (S. 17): Anmerkungen zu einigen griechischen Wörtern:  
μῦθος ist in den homerischen Epen ein Synonym für λόγος (metrische Länge!): Wort, Rede, 
Erzählung, dann: Gerücht; Erdichtetes, Fabel, Sage; Mythos in unserem Sinn; bei Platon: rational 
nicht Argumentierbares wie die Mythen am Schluss des Phaidon (Seelen in der Unterwelt), der 
Politeia (der aus dem Jenseits zurückgekehrte Armenier Er: Eschatologie) und  im Timaios (Welt-
schöpfung durch den Demiurgen).  
Thales´ Vorhersage der Sonnenfinsternis des Jahres 585 (oder 581? – die genauen Daten: 28.5. bzw. 
16.3. wurden erst um 1700 von Edmond Halley errechnet) war Anlass zu einem berühmten Buchtitel: 
Wihelm Nestle: Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen Geistes. 1940: Thales 
habe den entscheidenden Schritt von der mythischen zur wissen-schaftlichen Weltsicht getan. Diese 
im Kontext der griech. Philosophiegeschichte verständliche Sicht des Mythos hatte vielfach dessen 
Abwertung zur Folge. Bei Freud sind Mythen nur Exempla für psychiatrische Phänomene (Ödipus-, 
Elektra-Komplex), und heute wird „Mythos“ (leider) im Sinn von „Irrtum, falsche Ansicht“ 
gebraucht. Aber schon Nietzsche (Die Geburt der Tragödie… 1873) sah den Mythos anders: Ohne 
Mythos geht jede Kultur ihrer gesunden schöpferischen Naturkraft verlustig; und in der Philosophie, 
Poetologie und Ethnologie des 20. Jh. wurde der M. immer wieder thematisiert und rehabilitiert:  von 
Otto Walter F.: Die Gestalt und das Sein. Gesammelte Abhandlungen über den Mythos und seine  
                 Bedeutung für die Menschheit.  Düsseldorf 1955.  –  Weitere Werke Ottos s. Wikipedia. 
Barthes Roland: Mythologies, 1957. dt. Mythen des Alltags, zuletzt Berlin: Suhrkamp 2012. 
Lévi-Strauss Claude : La pensée sauvage, 1962. dt. Das wilde Denken.Frankfurt: Suhrkamp 1968.  
                                Mythologique, 4 Bde. 1964 -75. dt. Mythologica.Frankfurt: Suhrkamp 1971-75. 
Blumenberg Hans: Arbeit am Mythos. Frankfurt: Suhrkamp 1979.  
Bohrer Karl Heinz (Hg.): Mythos und Moderne. Frankfurt: Suhrkamp 1983. 
Schlesier Renate (Hg.): Faszination des Mythos. Frankfurt: Stroemfeld 1991. 
Wolf Christa: Von Kassandra zu Medea. Berlin: Gerhard Wolf Janus press 1998. 
Ferry Luc: Leben lernen: Die Weisheit der Mythen. München: Antja Kunstmann 2009. 



 
 

3 

Einige Anmerkungen zu den wichtigsten Werken: Barthes (Strukturalist): Mit (zu?) starker Dehnung des 
Begriffs: Mythos kann ein Satz sein oder eine Erzählung oder ein Bild, dessen Botschaft über das Gesagte 
bzw. Gezeigte hinausgeht. Alles kann M. werden: Filme, Reklame, Autos. – Lévi-Strauss (Soziologe, 
Ethnologe, Strukturalist) untersucht die allen Kulturen gemeinsamen Strukturelemente der Mythen; sie 
beantworten zentrale Menschheitsfragen. – Blumenberg: M. ist der Versuch, Urängste zu beseitigen und die 
Übermacht des Fremden zu mildern, schon durch Benennung und Personifizierung (Blitz = Zeus). Der M. ist 
undogmatisch und daher stets der Bearbeitung durch die Literatur zugänglich: Hermann Broch: Die 
europäische Literatur kommt vom Mythos und kehrt zum Mythos zurück.    
ψαλμός Klang der Kithára oder Harfe (Pindar, fr. 125); dann als Übersetzung des hebräischen tehillîm 
(„Lied zum Saitenspiel“: Ephes 5,19; Luk 20,42) für die 150 Gesänge des AT aus dem 10.–2. Jh. v. Chr., 
davon 73 angeblich von König David. Sie wurden zu christlichen Kirchenliedern um-gedichtet, u.a. 
acht von Luther. –  Αἰσχύλος, Σοφοκλῆς, Εὐριπίδης > 61. 
Viele Gestalten…: Diese Aufzählung führt alphabetisch alle Großbuchstaben vor und enthält 
daher auch weniger bekannte Namen. – Γίγαντες Die urtümlichen Riesen, entstanden aus dem Blut 
des von Kronos entmannten Uranos (Hes. Theog.183 ff., Ovid: Met. 1,184). γίγα- > 60. 
Μοῦσα die „Sinnende“, die Dichter inspiriert (Od. 1,1); die Mehrzahl schon in der Ilias (1, 604), in der 
Od. neun: # Μοῦσαι δ´ ἐννέα πᾶσαι ἀμειβόμεναι ὀπὶ καλῇ (24,60); bei Hesiod (Theogonie 52 ff.) neun 
Töchter des Zeus und der Mnemosyne: ihre Namen Theognis 75-79 u. AG 9,504.   
Im Musensaal in der Albertina in Wien (1822 eingerichtet) stehen von Joseph Klieber geschaffene lebensgroße 
Skulpturen des Apollon Mus-agétes (Musenführer) und der 9 Musen mit ihren Attributen: 
Ἐρατώ, die Liebevolle         Muse der Liebesdichtung    Pfeil des Eros und Kithara 
Εὐτέρπη, die Erfreuende               Μusik     Schriftrolle und Doppelflöte 
Θαλία, die Blühende                Komödie      lachende Theatermaske 
Καλλιόπη, die Schönstimmige             epischen Dichtung    Buch und Posaune  
Κλειώ, die Rühmende               Geschichtsschreibung Schreibtafeln 
Μελπομένη, die Singende               Tragödie     Dolch und Herrscherkrone 
Οὐρανία, die Himmlische               Astronomie     Himmelsglobus 
Πολυυμνία, die Hymnenreiche            lyrischen Dichtung    Schriftrolle 
Τερψιχόρη, die im Reigen Tanzende   des Tanzes     gehobener Rock 
Ῥαδάμανθυς L. 40 A. –  Ὑάκινθος Ovid Met. 10, 162 – 219. – Χίμαιρα Abb. S. 16. vgl. Joh. Nestroy: 
Couplet des Schreibers Sederl in: Die Papiere des Teufels oder Der Zufall: Das ist wohl nur 
Schimäre, aber mich unterhalt´s: Die Χίμαιρα als Allegorie ( > 70 B.1., 71 f.) für „Trugbild, 
Wunsch-traum“ ist ein schönes Beispiel für die Rezeption der griech. Mythologie.  
Ü 3. 15 Namen bzw. Wendungen könnten bekannt sein: Amazone, gigantisch, Herkulesarbeit, Kassan-drarufe, 
wacht wie ein Zerberus, einen Mann bezirzen, ein (reicher) Krösus, Nestor (Altmeister auf seinem Gebiet), 
Xanthippe, Odyssee, Sirenenklänge, Schimäre, Sisyphosarbeit, Tantalusqualen, Phäaken (ein glückliches und 
ungefährdetes Volk). Vgl. J. Weinheber: Der Phäake (in „Wien wörtlich“). 
2.1 Wissenschaften (S. 19): Alle hier angeführten Termini erscheinen schon im Griechischen, aber 
nicht alle in der uns geläufigen Bedeutung. Zum Weiterleben > 62. 
ἱστορία < *Fιδ-τορια (W. Fειδ- / Fιδ- > 49). In der Grundbedeutung „Wissbegierde, Nachfragen, 
Forschung“ bei Herodot (2,118 bzw. 7,96), in der heutigen Bedeutung seit Aristoteles. 
κλίμα Neigung (der Sonne vom Zenith < κλίνω neigen): im S geringer, im N größer > 
„Himmelsgegend“. κλίματα bei Eratosthenes die sieben ζῶναι („Gürtel“) der οἰκουμένη (be-wohnten 
Erde) mit maximalen Tageslängen von 13; 13,5 … bis 16 Stunden, vgl. die 5 cinguli Cic. De re publ. 6, 
21. Heute: die für diese Zonen charakteristische Witterung. > 62, 77.  
Εὐρώπη ist von Zeus die Mutter der drei Totenrichter (L. 40 A). Der Name ist vorgriechisch. Die 
Geschichte der Entführung bei Moschos (2. Jh. v., Eidyll. 1), in Diodors Βιβλιοθήκη (5,78) und bei Ovid 
Met. 2,836. 
Ἀσία εὐρύ-χωρος das weiträumige Asien, zuerst bei Pindar (Ol. 7,19). 
Αἰθιοπία Die Αἰθί-οπες („Brandgesichter“: W. αἰθ- brennen) wohnen an den Strömen des Okeanos 
(Ilias 23,206), und zwar im äußersten Osten und Westen (Od. 1,23): So wurden alle Schwarzen 



 
 

4 

bezeichnet. αἰθήρ: die sonnverbrannte Schicht über der Atmosphäre (vgl. lat. aed-es „Feuerstelle, 
Tempel“) und die „quinta essentia“ > Quintessenz >18.  
φιλο-σοφία Entsprechend der urspr. Bedeutung von σοφός „(sach)kundig, geschickt“ und σοφία 
„Fertigkeit, (Sach)kenntnis, Wissen“ bedeutet φιλοσοφία zuerst „Wissensdrang“ (wie ἱστορία), dann 
„Sachkenntnis“, z.B. bei Isokrates: seriöse politische Thematik in stilistisch-rhetorisch geschulter 
Rede vortragen zu können. Erst Platon verwendet das Wort in der uns geläufigen Bedeutung einer 
„Universalwissenschaft“: # Τὸν φιλόσοφον τῆς σοφίας φήσομεν ἐπιθυμητὴν εἶναι πάσης (Pol. 475b8) 
> 63 (Vorlage für 1. Stunde Philosophie in der 8. Klasse).   
κόσμος Ordnung; Schmuck, feine Kleidung. Vielleicht schon bei den Pythagoreern in der 3. 
Bedeutung „Welt, Weltall“ > 71 B. Alle Bedeutungen in einem Aphorismus von Karl Kraus: 
Kosmetik ist die Lehre vom Kosmos des Weibes.  
χάος zu χά-σκω gähnen (uv.): die unermessliche Tiefe: Aus ihr gehen die Erde (Γαῖα), Unterwelt 
(Τάρταρος), Ἔρος (Zeugungskraft), Ἔρεβος (Finsternis) und Νύξ (Nacht) hervor, Γαῖα zeugt 
Οὐρανός und Πόντος (Himmel und Erde) (Hesiod, Theog. 116 ff.). Beim Chemiker J. B. v. Helmont (17. 
Jh.) ist χάος das „Gas“: ins Ngr. rückentlehnt: το γκάζι [gazi] > S. 89.  
ψυχή 1. Bei Homer: a) die beflügelte unsterbliche Seele, die den toten Körper verlässt: Dar-stellung 
schon in ägyptischen Gräbern und auf griechischen Vasen > b) „Leben“: vgl. das Leben aushauchen, 
c) Schatten der Toten in der Unterwelt.  
2. In der Philosophie seit Thales: Lebensprinzip, Grundkategorie des Lebendigen: # Θαλῆς τὸν λίθον 
ἔφη ψυχὴν ἔχειν, ὅτι τὸν σίδηρον κινεῖ (DK 11 A 22): Das ist kein „mythischer Animismus“, der 
Unbelebtes „beseelt“, sondern Thales erklärt das neue Phänomen des Magnetismus mit schon 
Bekanntem: Bewegendes ist belebt. Aristoteles (De an. 413b11) unterscheidet drei Stufen des Beleb-
ten, wobei die höhere jeweils die untere voraussetzt: 
        Vernunftseele: ψυχή λογική = ψ. νοητική = διανοητική = anima rationalis: nur der Mensch. 
   Sinnenseele: ψυχή αἰσθητική = ψ. κινητική = ὀρεκτικόν = anima sensitiva: Tiere u. Menschen.        
vegetative Seele: ψυχὴ θρεπτική = anima nutritiva: haben Pflanzen, Tiere, Menschen. 
3. Seit Pindar in unserem Sinn: Bewusstsein und alle bewussten Vorgänge und Zustände, bes. 
Emotionen.   
4. Metaphorisch „das Wesentliche“: Geld ist den Menschen die ψυχή, oder: die Kinder: L. 32 D. 
διά-λογος Zur Klärung des Begriffs kann διά in der Bedeutung „durch“ (wie in Dia-gonale und διά-
μετρος, engl. diameter) oder „auseinander“ (wie in δια-σπορά) verstanden werden: δια-λέγομαι: 
etwas „durchbesprechen“ oder: im Gespräch die einander widersprechenden Argumente „auseinan-
der“ halten, um so zu besserer Einsicht zu kommen. s. zu L. 38 A.   
᾿Ακαδημία urspr. Ἀκαδήμεια, benannt nach dem von Platon erworbenen, verfallenden Heiligtum des 
Lokalheros Ἀκάδημος (auch Ἑκάδημος) > 65, 66. Noch heute heißt der große nordwestliche 
Stadtbezirk Athens Ἀκαδημία Πλάτωνος. 
ἰδέα aus der gleichen Verbalwurzel wie ἱστορία ( > 3, 49), aber aus der Bedeutung „sehen“: sichtbare, 
Gestalt, Aussehen bei Ar.: Wesensform, Art (analog species zu spec-tare): Deren Sichtbarkeit ist 
dialektisch: Das Betrachten von einzelnen Repräsentanten einer Art ist für Platon eine notwendige, 
aber keine hinreichende Bedingung: Erst durch abstrahierendes Denken wird die Wesensform, die 
Idee erfasst, direkt sichtbar ist sie nicht. > 62. Für Aristoteles genügt ein Seiendes, um dessen εἶδος 
zu erfassen. 
μέθ-οδος μετά + ὁδός Nachgehen, Verfolgung; Nachforschung, seit Platon in der heutigen 
Bedeutung: geregeltes, lernbares Vorgehen. > 62. 
φαντασία W. φαν- zeigen, eigtl. „ans Licht (φά-ος > φῶς) bringen“: φα-είνω > φαίνω, medial: 
erscheinen, φαν-τασία Erscheinung: 1. von Realem: „Wahrnehmung“, 2. eines Gedächtnisinhalts: 
„Vorstellung“. 
θεωρία aus θέα Schau (vgl. θέα-τρον „Schau“platz, aber schon in der Antike irrtümlich mit θεός 
erklärt) + ὁράω (vgl. Pan-ora-ma = „All-sicht“): Zuschauen bei einem Fest; Betrachtung, Über- 



 
 

5 

legung. Heute: Zusammenfassung von experimentell gewonnenen Hypothesen und Gesetzen bzw. 
die wissenschaftliche Hypothese, die Experimenten immer vorausgeht (K. Popper). 
σύ-στημα (Suffix -μα = Ergebnis einer Handlung): „Zusammenstellung" (W. στη-/στα-) von Teilen 
zu einem Ganzen: polit. Verfassung; literarisches oder musikalisches Werk; militär. Abteilung; 
Epikur: Körper und Seele; heute auch: Endprodukt einer Wissenschaft. > 62 
πρό-βλημα W. β(α)λ- werfen: „Vorgeworfenes“: Vorgebirge, Bollwerk; „Vorgelegtes“: Aufgabe, 
(wissenschaftliches) Problem: seit Platon, zuerst in der Geometrie.  > 62, 70 A. 2. 
ἀνά-λυσις W. λυ- lösen: Lösung: der Seele vom Körper beim Tod; eines Problems (Ar.). Heute in 
der griech. Form auf -is ein mathematischer, in der eingedeutschten „Analyse“ ein chemischer oder 
allgemein wissenschaftlicher Terminus. 
ἠθική sc. φιλοσοφία, ἦθος *σFηθος (uv. con-sue-tudo > engl. custom, frz. coutume, it. costume, sp. 
costumbre, dt. Kostüm): gewohnter Aufenthalt, Wohnsitz; Gewohnheit (> 70 A 2): a) der Gemein-
schaft: Brauch, Sitte (uv., consuetudo), b) des Einzelnen: Charakter, Denkweise, Sinnesart. – Cicero 
übersetzt ἠθικὴ φιλοσοφία mit philosophia moralis > „Moral“. 1720 von Christian Thomasius 
eingedeutscht: „Sittlichkeit“: später auf das Sexuelle eingeengt und daher nicht mehr in diesem Sinn 
gebräuchlich; stattdessen „Sittenlehre“: urspr. „Moral“ = „Ethik", heute „Ethik“ = kritische Theorie 
der Sitten vs. „Moral“ oder „Ethos“ die Lebenspraxis eines Einzelnen: hat keine Moral, 
Arbeitsmoral, Berufsethos, oder einer Gemeinschaft. Das Adjektiv „moralisch“ wird aber heute im 
theoretischen und praktischen Sinn verwendet, ebenso das englische „ethic(s)“.  
Unsere Termini auf -ik sind meist auf der vorletzten Silbe betont (nach der lat. Paenultima-Regel), 
die endbetonten wie Kritík, Musík, Politík sind aus dem Frz. (-ique) zu uns gekommen.  
Die Adverb-Endung -ικῶς wurde auch auf lat. und dt. Wortstämme übertragen: Immer sitzen, meditiren und 
die ganze Nacht studiren, dieses heißt studentikos; aber raufen, balgen, saufen und beständig Dorf zu laufen, 
dieses heißet burschikos. (Jenaer Studentenalbum, 1792). 
θέ-μα Behälter, Aufgestelltes; Gegenstand der Untersuchung > 62, 70 A. 2. 
σύμ-πτωμα W. πετ- fallen: „Zusammengefallenes, ~fallendes“ = Zufall (Lehnübersetzung!), Unfall; 
Kollaps; im heutigen medizinischen Sinn seit Philodemos (1. Jh. v. Chr.). 
Wissenschaften im Rahmen der Philosophie (S. 19): 
1. πόλις > politologische Termini:  
μον-αρχία „Allein-herrschaft“ ist der am frühesten belegte der politischen Termini (Alkaios, 6. Jh.), die 
folgenden erst im 5. Jh. bei Aischylos, Herodot und Thukydides. 
ἀριστο-κρατία „Herrschaft der Besten“: der Adeligen (Thuk. 3,82) oder der Reichen (Pl. Pltk. 301a) oder 
als Idealform die der moralisch Besten (Pl. Mnx. 283c, Ar. Pol. 1293b1).  
δημο-κρατία zuerst bei Hdt. 6,43, Synonyma: ἰσο-νομία (Gleichheit vor dem Gesetz: Hdt. 6,43) und 
πολιτεία: Ar. –  Zur athenischen und modernen Demokratie s. Weeber 33 – 66. 
οἰκο-νομία: οἶκος Haus + νέμω einteilen: „Hauseinteilung“, Hauswirtschaft; im 4. Jh. die des Staates, 
dann allgemein: Einteilung, Verwaltung. 
τύραννος, ein Wort aus einer kleinasiatischen Sprache, ist im Griech. zunächst ohne negative Kon-
notation „der Herrscher, der Überlegene“: Ares über seine Gegner (Hom. Hymn. 5), Zeus über die 
Götter (Aisch. Prom. 736), Eros über alle (Eur. fr. 136); in Sophokles´ Οἰδίπους τύραννος (14 ff.) bittet der 
Priester im Namen des Volkes den τύραννος als βροτῶν ἄριστ´(46: „Bester der Menschen“) um Hilfe 
gegen die Seuche (vgl. Strawinsky: Oedipus rex!). Die negative Konnotation erscheint zunächst 
vereinzelt (vor 500 v. Chr.: Theognis 1181), gewinnt aber dann infolge historischer Erfahrungen (Peisi-
stratos: Thuk. 6,53; Tyrannen von Syrakus) die Oberhand. > 62.  
πατριώτης ist im Griech. der Bewohner einer πατρίς oder πόλις, nicht: „die Heimat liebend“. 
δημ-αγωγός ursprünglich ein tadelloser Begriff (Passow) für einen Politiker, der sich durch blenden-
de Rhetorik die Gunst des Volkes erworben hat (Lys. 27,10: δημαγωγοὶ ἀγαθοί, Isokr. De pace 126; Ar. Pol. 
1274a10), dann häufiger mit negativer Konnotation. Diese wurde vor allem durch üble Demagogen 
Athens im Peloponnesischen Krieg zur vorherrschenden. Dass gerade Thukydides, der Chronist 
dieses Krieges, dieses Wort nur einmal verwendet (4,21 von Κλέων) und nur einmal δημαγωγία (8,65) – 



 
 

6 

beide negativ –, lässt vermuten, dass er sie wegen ihrer damals noch bestehenden Ambivalenz 
vermieden hat. Ab Xenophon überwiegt die negative Bedeutung, heute ist sie die alleinige.  
ἄ-συλον, zu σῦλον = σύλη „Raub, Beschlagnahme“, ist ein Adjektiv, ursprünglich passiv: „unver-
sehrt, unverletzlich“: bei Parmenides vom alles umfassenden Seienden (DK 28 B 8,48); von der Immu-
nität von Beamten; dann, wie heute, aktiv „Schutz gewährend“ > 62. 
2. φύσις > naturwissenschaftlich-technische Termini: 
ἐν-έργεια „drinnen Werken / Wirken“: Wirkung, Aktivität, Kraft (einer Maschine); in der aristote-
lischen Ontologie ein Synonym für die Wesensform (εἶδος, ἰδέα), die „in“ der Materie (ὕλη) wirkt 
und so das aus Materie und Form bestehende Seiende (σύν-ολον = con-cretum = „Zusammenge-
wachsenes“) schafft. > 62. 
μηχανή Erfindung: 1. geistig: List, Tücke. 2. materiell: Vorrichtung: Werkzeug, Kran (Hdt. 2,125) > 
machina (bei Vergil Aen. 2,46: das hölzerne Pferd) > Maschine. > 62. 
ἄ-τομον Adj. zu τέμνω schneiden: 1. ungeschnitten (Bart), ungemäht (Wiese), 2. unteilbar: Pl.: 
Begriffe, die sich nicht mehr logisch (durch δι-αίρεσις Zerlegung, Einteilung) in Unterbegriffe 
zerlegen lassen (Soph. 229D); Ar.: die Linie als Continuum; das wesentlich Seiende (wie οὐσία, 
σύνολον); Demokrit: physikalisch: kleinste „Seiende“: ἄτομοι οὐσίαι. Ob er selbst oder erst Spätere 
ἄτομον adjektivisch (sc. σῶμα Körper) verwendeten, wovon „das Atom“, ist ungewiss, da er ja nur 
indirekt überliefert ist. > 61. ἄ-τομον ≈ lat.  in-divid-uum: „Un-teil-bares“; ngr. „Person“. 
ὄργανον zu ἔργον Werkzeug, Waffe; Musikinstrument (Simonides, um 500) > Orgel > 70; Pl.: 
Werkzeug der Wahrnehmung, Sinnesorgan; Ar.: W. des Körpers: Ἡ χεὶρ ὄργανόν ἐστι ὀργάνων (De 
an. 432a1); metaphor.: Sklave als ὄργανον ἔμψυχον: lebendes Werkzeug > „Organ“ des Staates (vgl. 
„Organmandat“); Werkzeug der Erkenntnis (Alexander Aphrodisiensis, 3. Jh. n.) > Sammeltitel für die 
logischen Schriften des Aristoteles (Urheber unbekannt) > Francis Bacon: Novum Organum, 1620. In 
der Spätantike auch „menschliche Stimme“: vgl. „schrilles Organ“. 
κύκλος Rad, Ring (um den Schild), Kreis > 70 A. 2.; Epensammlung: lat. cyclus > Zyklus; Zyklon 
(Oberbegriff für hurricane, Tornado, Taifun). lat. bis + cyclus: „Zweirad“ > 62. 
3. μαθηματική > mathematische Termini:  
μαθηματική sc. τέχνη: Adj. zu μάθη-μα (W. μαθ- lernen): Ergebnis des Lernens: Gelerntes, 
Kenntnis; Lerneinheit, lesson; in unserem Sinn erstmals bei Archytas v. Tarent (4. Jh. v.).  
κάθ-ετος sc. γραμμή (Gerade): die „Heruntergelassene“ = Vertikale. 
ὑπο-τείνουσα sc. γραμμή: ἡ τὴν ὀρθὴν γωνίαν ὑποτείνουσα die „sich unter dem rechten Winkel 
Hinstreckende“: „Kathete“ und „Hypotenuse“ sind also aus verschiedenen Positionen des rechtwin-
keligen Dreiecks formuliert!  
ἔλ-λειψις W. λ(ε)ιπ- lassen, intr. fehlen: Auslassung: 1. sprachlich: a) lexikalische Ellipse: Kontinent 
< (terra) continens: zusammenhängendes (Land); Faschiertes (Fleisch), Heuriger (Wein), 
 b) syntaktische Ellipse: Er trank Bier, sie Wein, c) kontextabhängige Ellipse: Sei so gut.   
2. Geometrie: von der intr. Bedeutung von ἐλλείπω: „Auslassen, Defekt“: Der Ellipse fehlt die volle 
Rundung des Kreises, sie „lässt“ auf einer Seite (auf der y-Achse) „aus“.  
παρα-βολή 1. literarisch: das „Nebeneinanderstellen“ (eigtl. „werfen“), der Vergleich, gleichnis-
hafte Erzählung > 62, 70 B.2.; mlat. parabolare > frz. parler > parlieren > Parlament, Palaver > 67.   
2. geometrisch: Kegelschnittlinie: Warum heißt sie Parabel? LS erklärt es aus der Bedeutung 
„Vergleich“, mit Verweis auf Apollonios v. Perge (3. Jh. v. Chr., nach Pythagoras, Euklid und Archi-
medes der bedeutendste Geometriker der Antike), Περὶ κώνων 1,11: parabola, because the square 
on the ordinate is equal to a rectangle whose height is equal to the abscissa applied to the parameter. 
Diesen Vergleich von Rechteck und Quadrat habe ich in der Skizze > 7, Abbild. 1 veranschaulicht:  
L = Schnittpunkt der Ordinate mit l, der Leitlinie der Parabel. Das Quadrat mit der Seitenlänge LF  
(= halbe Sehne SF) sei flächengleich (is equal) der Abszisse (statt „einem an die Abszisse angelegten 
Rechteck“?) mit den Seiten: ganze Sehne (parameter: durch den Brennpunkt F) und OF. –  
Eine andere Erklärung der Bezeichnung „Parabel“ gab Archimedes in Περὶ κωνοειδέων καὶ σφαιρο-
ειδέων (Über Kegel und Kugel, praef. 15 f.): Sie sei ein Schnitt des (rechtwinkeligen) Kegels parallel 



 
 

7 

zur Mantellinie: (p in Abb.2), also „neben (παρά) diese gelegt“: Auch das kann ja gut griechisch 
παρα-βολή heißen. Für diese Erklärung spricht, abgesehen von der fragwürdigen Gleichsetzung von 
abscissa und „Rechteck“, dass auch die „Hyperbel“ von einem „über“ einen Kegel hinausgehenden 
Schnitt (durch einen Doppelkegel) ihren Namen hat: h in Abb. 2. (so auch Wilhelm Pape/Gustav E. 
Benseler im Handwörterbuch der griechischen Sprache, 1931) 

 

            Abb.2 
 

ῥόμβος Der Rhombus ist die zweidimensionale Projektion eines sich drehenden Kreisels. 
στερεο-μετρία στερεός starr (uv.), fest, körperlich, räumlich. Die Stereometrie wurde von den 
Pythagoreern begründet: > zu L. 6 E. 
σφαῖρα Ball, mit dem Nausikaa und ihre Gefährtinnen spielen (Od. 6,100); bei den Pythagoreern die 
konzentrischen Kugelschalen um die Erde, auf denen sich die Himmelskörper mit harmonischen 
Tönen bewegen: s. zu L. 6 E. – Parmenides: Das alles umfassende Seiende ist gleich der Masse einer 
wohlgerundeten Kugel (εὐκύκλου σφαίρης ἐναλίγκιον ὄγκῳ: DK 28 B 8,43). Erst neuzeitlich die Bedeutung 
„Lebensbereich“ („Intimsphäre“ etc.); ebenso „Atmo-sphäre“ aus ἀτμή = ἀτμίς Dampf, Dunst.  
ἡμι-σφαίριον (2. Jh. v.?) Hemi-sphäre, Halbkugel.  
πυραμίς Grabmal: ägyptisches Wort? (Hdt 2,8,124); im geometr. Sinn bei Platon (Tim. 56b). 
κύβος Spielwürfel (Hdt. 1,94; homerisch κυβιστάω kopfüber stürzen): L. 23 Θ. 
κύλινδρος κυλίνδω wälzen (Ilias 8,86): rollender Stein; Murmeln (Kinderspiel); Buchrolle.  
Im geometrischen Sinn bei Anaximander: κυλινδρο-ειδής zylinder-förmig: L. 16 L. 
κῶνος Fichtenzapfen; Kegel; Erdschatten auf dem Mond (Akademiker Simplikios, 6. Jh. n., Komm. zu 
Aristoteles, De an. 133,5). 
πρίσ-μα πρίω sägen: aus Holz oder Marmor Gesägtes. Stereometrisch bei Euklid 11, Def. 13. 
4. ἀστρονομία > astronomische Termini: 
πλανήτης = πλάνης, πλανάομαι umherirren, adj.: umherirrend, subst.: Wanderer: auch von See-
fahrern und Kaufleuten; med.: Wechselfieber; in der Astronomie seit 4. Jh. v. > 60, 62. 
κομήτης mit langem Haar (von den Persern gesagt); astronomisch mit und ohne ἀστήρ (Ar.). 
πόλος πέλομαι sich bewegen: Drehung > Achse > das sich drehende Himmelsgewölbe (Aisch. Prom. 
429 et al.); dann die durch das ganze All gespannte Weltachse, um die sich auch die Erde dreht (Pl. Tim. 
40c1); schließlich die nördlichen und südlichen Endpunkte dieser Achse: πόλος ἀρκτικός, ἀνταρκ-
τικός (Ar.: Μετεωρολογικά und Περὶ κόσμου). 
2. ζῷον (Lebewesen) > biologische / medizinische Termini: 
πολύ-πους „Vielfuß > Poly-p: Ar.: von Insekten, Theophrast: Nasenwucherung, 19. Jh.: Linné: 
Stamm der Weichtiere: heute differenziert: Klasse „Cephalo-poda“ (Kopffüßer), Unterklasse: Tinten- 
fische (it. calamari), Ordnung: Kraken: spätantik: ὀκτά-ποδα Acht-füßer. Medizin: Nasen- und 
Darmwucherungen. – Weitere Tier- und Pflanzennamen > 67 f.   
… medizinische Schule... Ἱπποκράτης: Das unter dem Namen des princeps medicinae (Plin. NH 
7,171) erhaltene Corpus Hippocraticum umfasst ca. 70 Schriften (10 Bde.) aus dem 5. Jh. v. bis zum 1. 
Jh. n. Chr. Welche von ihm selbst sind, ist noch immer umstritten. Wahrscheinlich echte Schriften: 

  
 
 

 



 
 

8 

Προ-γνωστικόν (Über Diagnose, Prognose und Therapie), einzelne Bücher der Ἐπι-δημίαι (Kranken-
geschichten), Περὶ ἱερῆς νόσου („heilige Krankheit“: Epilepsie), Περὶ ἀέρων, ὑδάτων, τόπων. Das 
Corpus enthält vieles aus dem Gedankengut der Naturphilosophen und der Sophisten, so auch die 
Ἀφορισμοί (L. 18 Δ, 28 Α). – Die Datierung des hippokratischen Eides (gr.-dt. in Wikipedia) ist 
umstritten: 450 bis nach 350. Er wurde seit dem 19. Jh. mit Modifikationen und Fokussierung auf den 
zeitlosen ethischen Gehalt als Promotionseid verwendet; heute nur mehr selten, vor allem in 
Universitäten der USA. Ebenfalls auf den medizinethischen Gehalt reduziert ist das vom Weltärz-
tebund 1948 formulierte „Genfer Gelöbnis“ (s. Ιnternet). Gute Darstellung der Probleme des Corpus 
Hippocraticum und Auswahl (gr.-dt.): Theodor Beck: Hippokrates Erkenntnisse. 1907, Facsimile-Ausgabe: 
Innsbruck: Golf Verlag 1997. – Zur griech. Medizin s. auch Weeber Kap. 13. 
δόσις Das Wort ist berühmt geblieben durch den Schweizer Philipp v. Hohenheim, genannt 
Paracelsus (1493 – 1541): Dosis sola facit venenum. – Alle Ding sind Gift und nichts ohn Gift. 
χειρουργία Handarbeit; (Kunst)handwerk; medizinisch im hippokratischen Προγνωστικόν. 
ἐπι-δημία Aufenthalt an einem Ort, Besuch; im medizinischen Sinn in Περὶ φύσιος ἀνθρώπου: wahr-
scheinlich von Polybos, dem Schwiegersohn des Hippokrates. 
νάρκωσις Die persische Pflanze nargis wurde wegen des betäubenden Duftes der Blüten in Anleh-
nung an griech. ναρκάω erlahmen (Ilias 8,328) und ναρκόω betäuben (Corp. Hipp.). gräzisiert zu 
νάρκισσος Narzisse.  
ἀρτηρία αἴρω heben: die „Emporsteigende“: 1. Luftröhre, pl. Bronchien, 2. Arterie (vs. φλέψ, lat. 
vena Ader > Vene: die vom Herzen „Kommende“), 3. = Aorta (Corp. Hipp.). 
κατά-ρρους adj.: hinunterfließend (Νεῖλος); im Corp. Hipp. im heutigen Sinn. Im 19. Jh. von 
Leipziger Studenten in Anlehnung an Katzenjammer zum „Kater“ eingedeutscht > 67, 70 C. 
ἀρχ-ιατρός „erster Arzt“, Hofarzt hellenistischer Herrscher, Gemeindearzt, Leibarzt römischer 
Kaiser > altsächs. ercetere, niederl. arsatre > arts; ahd. (9.Jh.) arzāt, mhd. Arzet > Arzt.  
S. 19 unten: aus allen Lebensbereichen:  
βού-τυρον „Kuh-käse“: Lehnübersetzung eines skythischen Wortes: „das Fette der Milch“ (τὸ πῖον τοῦ 
γάλακτος Hipp. Morb. 4, 51). Griechen und Römer haben keinen eigenen Namen für Produkte aus 
Milchfett, weil dieses durch Olivenöl ersetzt wurde. Daher „lac concretum“ für Topfen und „caseus“ 
für Hartkäse, aus dem Germanischen entlehnt. („Butter“ kann im Dt. mask., fem. und neutr. sein!) 
κιθάρα: das große, siebensaitige Virtuoseninstrument, im Gegensatz zur λύρα, die viele spielen 
konnten; lat. cíthara > Zither > 62.  
κορώνη κορωνός gekrümmt: Krähe, Rabe (lat. corvus, cornix); meton. ( > 70 A.): Türring, Bogen-
ende.  
λύρα urspr. 7, später 8 und 11 Saiten; ahd. lira > Leier: im Mittelalter mit einem Kurbelrad gespielt > 
Leierkasten > alte Leier; herunterleiern. 
πάπυρος Papyrusstaude: über 2 m hohe ägypt. Sumpfpflanze. Das Mark ihres Stengels wurde in 
Streifen geschnitten, diese überlappend und kreuzweise aneinandergereiht, gepresst und durch den 
klebrigen Saft zusammengehalten > „Papier“ > 62, 70 A. 4. 
πολιτεία Staat(sverwaltung), lat. politía, mlat. policía: bis zum 17. Jh.: Regierung, Verwaltung, 
Ordnung; seit 1800 „Polizei“ > 62. 
σχολή Muße, aber nicht „Nichtstun“, sondern Freisein von lebensnotwendiger Arbeit (= ἀ-σχολία: 
vgl. otium – negotium), um sich Geistigem widmen zu können: „Gespräch (Eur. Ion 276), Diskussion, 
Vorlesung“ (Pl.) > Schule (Ar.), aber nicht das Gebäude (= σχολαστήριον). 
τόνος τείνω spannen: Gespanntes: Bettgurt; Saite, Ton, Betonung einer Silbe, Versmaß; abstrakt: 
Spannung > Muskeltonus, isotonisch (vs. isometrisch) > 70 C. 
ἀπο-θή-κη τί-θη-μι stellen: Abstellraum > 62. 
S. 20: Lehnwörter: nur 3 Beispiele, gesammelt > 67 f.: auch zur Einübung der Schrift! 
Nachbildungen: Die wenigen Beispiele sollen noch nicht etymologisch erklärt werden: Dafür sind 

die mit „E“ bezeichneten Übungen gedacht. – Kosmonaut ist der russische, Astronaut der ameri-
kanische Terminus; in China: Taiko-nauten. 



 
 

9 

2.2 Neues Testament (S. 20):  
βίβλος βύβλος Papyrusstaude > Buch (s. oben πάπυρος), Deminutiv βιβλίον > Bibel und Fibel: weil 
in Kinderbüchern Geschichten aus der Bibel standen. (Das Homonym Fibel = Wadenbein < lat. fibula). 
συν-αγωγή ἄγω führen: „Zusammenführung“, Zusammenfassung: der Philosophiegeschichte von 
Diogenes Laërtios > 63; der Mathematikgeschichte: Pappos v. Alexandria (300 n. Chr.). Dann konkret 
als (jüdisches) Gebäude; dieselbe Entwicklung bei ἐκκλησία > 62 u. zu L. 8 Γ.  
Φαρισαῖοι Eine jüdische Gruppe (neben Zeloten, Sadduzäern, Essenern), eine Laienbewegung aus 
der Mittelschicht, auch Anwälte der kleinen Leute. Wörtlich die „Abgesonderten“, weil sie die Juden 
als das auserwählte Volk betrachteten und auf die Einhaltung der alten Gebote und auf Äußer-
lichkeiten achteten, was ihnen Christus vorwirft. Er kritisiert sie hart (L. 3 Γ), obwohl oder gerade    
weil er ihnen nahestand.    
μαρτύριον das Bezeugen, Beweis (Hdt.); die heutige Bedeutung „Blutzeugnis (Märtyrertod) für den 
christlichen Glauben“ ist nicht antik. Lw. „Marterl“: Denkmal für einen Märtyrer. 
μοναχός 1. Einziger seiner Art: Ar.: nicht Repräsentant einer Art (εἶδος), Beispiele: Sonne, Mond; 
μοναχὰ τέκνα Einzelkinder, 2. verlassen; subst. Mönch > 67. 
ἐπί-σκοπος „Hin-schauer“: Hektor als Beschützer Troias (Ilias 24,729); Bewacher, Kontrollor; Bischof 
> ἀρχι-επί-σκοπος Erz-bischof, vgl. ἀρχ-άγγελος Erzengel, ἀρχ-ιατρός Oberarzt.  
κυριακή sc. οἰκία „Haus des Herrn“ (κύριος), Kirche; dann abstrakt für die Gemeinschaft. 
κρυπτή sc. κυριακή „verborgene Kirche“ > Krypta und Lw. Gruft und Grotte > 62. 
μοναστήριον adj. alleinstehend (οἶκος); Haus eines Eremiten; Kloster, Lw. Münster. 
ἐλεημοσύνη Mitleid (Kallimachos), christl.: Barmherzigkeit > konkret: Lw. Almosen. 
 
3.1 Sprachverständnis (S. 20): 
Die slawischen Sprachen sind in Hinblick auf den griech. Verbalaspekt erwähnt, dessen Verständnis 
gerade von tschechischen Philologen und Linguisten in der 2. Hälfte des 19. Jh. besonders gefördert 
wurde. (Näheres bei Schwyzer II, S. 251, Anm. 1).  
3.2 Neugriechisch (S. 89 ff.): Durch das 1983 gesetzlich verankerte, vorher schon in Zeitungen 
verbreitete Mονοτονικό Σύστημα = „Ein-Akzent-System“ reduzierte sich die Zahl der Zeichenkom-
binationen (mit Akzenten und Spiritus) von 180 auf 60. 
 
Zur GESCHICHTE DER GRIECHISCHEN SPRACHE (Ergänzung zur Grammatik § 1) 
Griechisch war die lingua franca der antiken Welt, vor allem, aber nicht nur als Sprache der 
Gebildeten: Bis etwa 100 n.Chr. findet sich auf Graffiti in Pompeji Griechisches in lat. Schrift (calos 
Hermeros der schöne Hermeros) und umgekehrt griech. Buchstaben in lat. Wörtern: s. K.-W. Weeber: 
Decius war hier. Das Beste aus der römischen Graffiti-Szene. Düsseldorf: Artemis& Winkler 42003 und  
Vincent Hunink: Glücklich ist dieser Ort! 1000 Grafitti… RUB 18842.  
Gebildete Römer sprachen griechisch, besonders wenn sie philosophierten, und Cicero pflegte sogar 
seine praktischen Redeübungen (declamationes) in Griechisch abzuhalten. (W. Stroh, Latein ist tot, es 
lebe Latein! Berlin: List 2007, 25f.). Wenn also Shakespeare im Julius Caesar I 2 Cassius zu Casca 
sagen lässt: „Did Cicero say anything?“ – „Ah, he spoke Greek... those that understood him smiled 
... but it was Greek to me“, projiziert er anachronistisch einen Zustand seiner Zeit, in der Griechisch 
unverständlich war, auf die Zeit Cäsars. Kaiser Marc Aurel schrieb seine stoischen „Selbstbetrach-
tungen“ griechisch, und griechisch sind auch die Grabinschriften der Päpste bis in das 3.Jh. Nach der 
Teilung des Imperium Romanum (337) blieb Griechisch zwar bis zur Eroberung Konstantinopels 
(1453) die Amtssprache im Osten, aber christliche Bischöfe und byzantinische Kaiser ließen viele 
antike griechische Bücher als „heidnische“ verbrennen (Näheres s. H. Rafetseder: Bücherverbrennungen, 
Wien 1988). Daher verschwand im Mittelalter die Kenntnis des klassischen Griechisch und man sagte: 
Graeca non leguntur. Bekannt blieben im Westen nur einzelne Buchstaben: A und Ω und das 
Christogramm aus X und P für ΧΡΙΣΤΟΣ (vgl. engl. Xmas); andere wurden nur als Geheimzeichen 
verwendet: Θ für θάνατος, Τ für Kreuz, Y als pythagoreisches Zeichen für „Leben“.  



 
 

10 

Erst um 1360 holte Boccaccio Leonzio Pilato als ersten Professor für griechische Sprache in West-
europa nach Florenz, dann 1397 Coluccio Salutati, der Kanzler von Florenz, den byzantinischen 
Gelehrten Manuel Chrysoloras (Näheres s. Stephen Greenblatt, Die Wende. Wie die Renaissance begann. 
München: Siedler 2012). In der Debatte, wie man es aussprechen soll, plädiert dann Erasmus für die 
„eta-zistische“ Aussprache (S. 89), mit dem überzeugenden Hinweis auf ein Komödienfragment 
(Kratinos 43, ed. Edmonds): ὁ δ´ ἠλίθιος ὥσπερ πρόβατον βῆβῆ λέγων βαδίζει Der dumme Kerl kommt 
daher und blökt wie ein Schaf: etazistisch [bäbä] gelesen für den Schaflaut plausibel, nicht aber 
itazistisches [wiwi]. Reuchlin will dennoch auch das klassische Griechisch itazistisch lesen.  
Luther reformiert das Theologiestudium mit dem Rekurs auf die griech. Originale. Sein Schüler 
Philipp Melanchthon (gräzisiertes „Schwartzerdt“!) verfasst eine Griechisch-Grammatik (Institu-
tiones Graecae grammaticae, 1518) und gründet Humanistische Gymnasien in Magdeburg (1524), 
Eisleben (1525) und Nürnberg (1526).  
Im 18. Jh. wird die griech. Kunst von Johann Jakob Winckelmann, die Literatur von Klopstock und 
Herder wiederentdeckt: Sie sei der römischen überlegen. Trotzdem sagt der 18-jährige Goethe: 
Sittsam sein und nie geküsst haben, das ist Griechisch (= fremd!) für mich, aber vier Jahre später 
schreibt er stolz, er könne jetzt den Homer ohne Übersetzung lesen.  
Im Zeichen des Neuhumanismus des 19. Jh. setzt Wilhelm v. Humboldt Griechisch als Schulsprache 
durch. In der Stundenzahl (50!) liegt es zwar weit hinter Latein (76), aber praktisch alle Wissen-
schaftler des Jahrhunderts lernen es und geben vielen ihrer Erfindungen griechische Namen. Der 
Philosoph John Stuart Mill lernte als Dreijähriger mit seinem Vater Griechisch, las mit sieben (1813) 
platonische Dialoge und unterrichtete mit zehn seine jüngeren Geschwister in Latein und Griechisch.  
Im Laufe meiner 40-jährigen Unterrichtspraxis (1962–2002) wurde die Zahl der Stunden von 20 auf 13 
reduziert. Griechisch zu lernen (und zu unterrichten) ist schwieriger geworden… 
2011/12 lernten in Österreich 1322 Schüler Griechisch, 2018/19 950... Die Zahl hat sich, (aus der Zahl 
der verkauften Exemplare der „Einführung“ zu schließen) auf diesem Niveau stabilisiert. Wer neuere 
Zahlen weiß, möge sie mir mitteilen 

1. Lektion 
Der Gen. auf -ου ist die einzige Form der O-Deklination, die nicht mit den entsprechenden Formen 
der lat. O-Dekl. verglichen werden kann. Zu -ων vgl. de-ūm (poetisch für de-orum). 
A Über die Freundschaft: Ἔστιν ὁ φίλος Ar. NE 1166a31: ἔστι γὰρ ὁ φίλος … ἄλλος αὐτός. Cic. Lael. 
80 Verus amicus… est tamquam alter idem.  
Κακόν jambischer Trimeter: Verse sind in dieser Lektion noch nicht mit Hochziffern angezeigt. –  
Schlechter Umgang verdirbt gute Sitten. –  Zu φέρω: uv. ge-bär-en; -bar: zuerst wörtlich: frucht-bar: 
was Frucht trägt, schiff-bar; dann übertragen: wunderbar, sonderbar.    
Νόμιζε ἀδελφούς ohne Artikel: „für Brüder“: Faustregel: im Dt. bestimmter Artikel dort, wo er auch 
griech. steht. – ἀ-δελφός (# α copulativum wie in ἄ-λοχος, ἄ-κοιτις) + δελφύς Gebärmutter, 
Mutterleib, also „der aus demselben Mutterleib“. Aus demselben Stamm: δελφίς Delphin: Der 
Wortbildung liegt also die Erkenntnis zugrunde, dass er ein Säugetier ist.  
B Aussagen über den Menschen: Ἄνθρωπος Zur Artikellosigkeit § 81 b) e): Die Umgangssprache 
der homerischen Zeit besaß den bestimmten Artikel. Der Nichtgebrauch ist … also schon im Epos ein 
Poetismus (M. Leumann, Homerische Wörter, 1950, 12). –  Zu μικρός > 60.  
κόσμος > 4; 70 B. Der Satz ist von Demokrit atomistisch-materialistisch gemeint: Der Mensch 
besteht aus denselben Elementen wie der Kosmos: Er sagte, wenn sie (die Atome) einander näher-
ten…, so träten einige dieser Anhäufungen als Wasser, andere als Feuer, andere als Pflanze und 
wieder andere als Mensch in Erscheinung (DK A 57).  
Später wurde der Satz auch anders interpretiert: 1. Ar. Phys. 252b26: Der Mensch ist ein sich selbst Bewegendes wie der 
(Makro)kosmos. Im Sinn der platon.-aristotel. Ontologie deutet ihn auch der christl. Neuplatoniker David (6. Jh. n.), bei 
dem er überliefert ist: Wie es im Kosmos nur Herrschendes (Gott), Herrschendes und zugleich Beherrschtes (den 
Menschen) und nur Beherrschtes (Tiere) gebe, so auch im Menschen, nämlich λόγος – θυμός – ἐπιθυμία. – 
2. Auf den Stoiker Poseidonios geht die Deutung des Iohannes Dasmascenus (um 700, letzter Kirchenvater) zurück: Der 
Mensch hat mit den Steinen das Dasein, mit den Pflanzen das Leben, mit den Tieren die Wahrnehmung und mit den 



 
 

11 

Engeln die Vernunft gemeinsam. – 3. Paracelsus, Leibniz (Monadologie,1714) und Goethe interpretieren den Satz 
erkenntnistheoretisch: Der Geist des Menschen „enthält“ die ganze Welt. Das ist aristotelisch:  Ἡ ψυχὴ τὰ ὄντα πώς ἐστι 
πάντα Die Seele ist in gewisser Weise alles Seiende (De an. 431b21). 
Οἱ πολλοὶ Der politische Kontext: # Τίς γὰρ αὐτῶν νόος ἢ φρήν; Δήμων ἀοιδοῖσι πείθονται καὶ 
διδασκάλῳ χρείωνται ὁμίλῳ οὐκ εἰδότες, ὅτι οἱ πολλοὶ…. Der Satz ist charakteristisch für die 
aristokratisch-elitäre Haltung Heraklits: vgl. L. 40 Θ.  
Vgl. Nietzsche Ecce homo, Warum ich so weise bin, 8:  Der Ekel am Menschen, am „Gesindel“ war immer meine größte 
Gefahr“.  Im Zarathustra I ein ganzes Kapitel: Vom Gesindel. 
Die von Heraklit erhaltenen 120 sog. „Fragmente“ sind wohl nicht Reste einer verlorenen Schrift, sondern 
APHORISMEN < ὅρος Grenze, ἀφ-ορίζω begrenzen (vgl. Horizont), bei Pl. und Ar.: definieren, ἀφ-ορισ-
μός: 1. Abgrenzung, definitio, 2. kurzer, in sich abgeschlossener, pointierter Text, regt zum Weiterdenken an, 
„Sprichwort der Gebildeten“. In der Antike auch von Demokrit, Hippokrates (der sie als Erster so nannte), 
Epikur, Marc Aurel; in der Neuzeit von Georg Christoph Lichtenberg (1776), Goethe, Heine, Schopenhauer 
(Aphorismen zur Lebensweisheit, in Parerga und Paralipomena, 1851), Marie von Ebner-Eschenbach, 
Nietzsche, Karl Kraus u.a.  
Οἱ πλεῖστοι … κακοί Heraklit zitiert damit Bias von Priene, einen der „Sieben Weisen“, der den 
Satz wohl nicht so „elitär“ gemeint hat: κακός kann schon in der Ilias „von niedrigem Stand; häss-
lich; moralisch schlecht, feig“ heißen: Alles trifft auf Thersites (Ilias 2, 211 ff.) zu! 
Unter den „Sieben Weisen“ werden in den diversen Quellen 23 genannt, immer: Bias, Thales, Solon und 
Pittakos von Mytilene; dazu drei von Platon Prot. 343a: Kleobulos, Myson, Chilon. Auf der „Standardliste“ 
bei Stobaios 3,1,172 (zurückgehend auf Demetrios von Phaleron, 4. Jh.) statt Myson Periandros von Korinth. 
Diese Sieben auch in zwei Epigrammen: AG 7,81 und 9,366: s. zu L. 30 E. Lesenswert zu den „Sieben 
Weisen“: Weeber 267 – 273. 
Τί μὲν ἄνθρωποι Der Akut auf τίς/τί etc.: statt des Gravis trotz eines folgenden Wortes, weil der Ton 
am Beginn der Frage um eine Quint höher war (Dion. Hal. XI).  
Die Worte kann man einfach im Sinn der anthropomorphen Gottesvorstellung (L. 31 D) lesen. Der 
Kontext: In Lukians Βίων πρᾶσις (Verkauf der Leben) versteigern Zeus und Hermes die künftigen Leben der 
Philosophen Pythagoras, Diogenes, Aristipp, Demokrit und Heraklit. Letzterer, der „weinende“ Philosoph, 
beklagt die Vergänglichkeit der Menschen und des Kosmos, und auf die Frage eines Käufers: Was ist die Zeit? 
sagt er: Ein spielendes Kind, das nicht weiß, was es will. Darauf folgt der Dialog. Dann der Käufer: Du 
sprichst in Rätseln. Lukian parodiert also die Paradoxien und Antithesen Heraklits.  
Γ Sprichwörter: My house is my castle Das engl. Sprichwort bezog sich ursprünglich auf das 
Bürgerrecht, das eigene Haus mit Waffengewalt zu verteidigen. Dieses Recht, modifiziert als 
„Hausrecht“ (keine Hausdurchsuchung ohne behördliche Genehmigung), ist in die Grundgesetze 
demokratischer Staaten aufgenommen. – Zum griech. Sprichwort > zu L. 15. 
Vergebliche Mühe: Beide Sprichwörter kombiniert in unserem In den Wind gesprochen. 
In vino veritas Alkaios: # Οἶνος, ὦ φίλε παῖ, καὶ ἀλάθεια (128 LP). Die lat. Version ist nicht 
nachgewiesen, aber bei Plin. NH 14,141 spürbar: …vulgoque veritas iam attributa vino est.  
Gleich und gleich Ein veränderter Hexameter: Das originale ὡς in der seltenen Bedeutung „zu“ 

ist durch das geläufigere πρός ersetzt.   
Ἀφ´ ἵππων Die im 2. Jt. einwandernden Arier (altind. arya, uv. ἄριστοι = die Edlen > Adel) 
gewinnen mit Pferd und Streitwagen ihre Überlegenheit, und das Pferd ist für alle Folgezeit das Tier 
des Adels (oft in der Ilias; bei Hesiod kommt es nicht vor), der Esel das der Bauern. Unser inhaltlich 
entsprechendes Auf den Hund gekommen hat einen ganz anderen Hintergrund: Auf dem Boden von Geldtruhen 
war ein Hund gemalt, der sichtbar wurde, wenn sie leer war. 
Δ Περὶ πλούτου· Die drei Sätze bilden eine Klimax der sozialkritischen Schärfe.  
Ε Die Bekehrung des Christenverfolgers Saulus zum Paulus wird auf das Jahr 32 datiert. Paulus hat 
Christus persönlich nie kennengelernt. –  Zu λέγω > 70 B. – Zur Bekehrung (μετάνοια) des Paulus s. Peter 
Sloterdĳk: Du mußt dein Leben ändern. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2009, 474 ff.  
Z Medizinische Einsicht Der Dichter als intuitiver Psychologe erkennt die „Psychosomatik“. 
τί-κτ-ω gebären < *τι-τκ-ω: Reduplikation + Schwundstufe von τεκ-. Zur Meta-these (Um-stellung) 
des Konsonanten vgl. Born > Brunnen, altengl. bryd (brüten) > bird, burn > brennen.  



 
 

12 

ἡ νόσος: Feminina der o-Stämme erst L. 5. (Hier ist das Geschlecht ohnehin nicht erkennbar).  
Η Der Philosoph Heraklit Das jon. εἶμεν ist durch die attische Form ersetzt. Typisch für Heraklit: 
Der „Titel“ des Aphorismus ist vorangestellt, daher die auch für Griechen ungewöhnliche Wort-
stellung statt τοῖς αὐτοῖς ποταμοῖς.  
Die Fluss-Allegorie (> 70 B.1) steht für Heraklits dialektische Ontologie: Hinter den wechselnden Er-
scheinungen (des Flusses und unseres Selbst) steht ein Bleibendes, das unveränderliche Weltgesetz (λόγος): 
Die Dialektik wird sprachlich durch die beiden für H. typischen Antithesen sinnfällig. Vgl. Paul Valéry 
(Symbolist, Lyriker): Mauvaises pensées et autres. 1942: …sagt der Weise am Ende zu mir: Ich fasse dir die Lehre 
zusammen: Sie besteht aus zwei Regeln: 1. Alle verschiedenen Dinge sind gleich, 2. Alle gleichen Dinge sind verschieden. 
Pendle im Geist zwischen diesen beiden Sätzen hin und her und du wirst…sehen, dass sie sich nicht widersprechen. 
  

2. Lektion 
A Über die Freundschaft Cic. Cato maior 7: Pares cum paribus vetere proverbio facillime 
congregantur. > Gleich und gleich gesellt sich gern. 
Κοινά ἐστι # Πυθαγόρας εἶπε πρῶτος … κοινὰ τὰ τῶν φίλων εἶναι … καὶ αὐτοῦ οἱ μαθηταὶ 
κατετίθεντο τὰς οὐσίας εἰς ἕν (DL 8,10). Die Worte wurden sprichwörtlich: Terenz, Adelph. 804: 
…communia esse amicorum inter se omnia. Weitere Belege s. Bartels.  
B Über die Fehler der Menschen Τί δ´ἀλλότριον vgl. Matth 7,3: Τί δὲ βλέπεις τὸ κάρφος (Splitter) 
τὸ ἐν τῷ ὀφθαλμῷ τοῦ ἀδελφοῦ σου, τὴν δὲ ἐν τῷ σῷ ὀφθαλμῷ δοκὸν (Balken) οὐ κατανοεῖς (erkennst);  
– „Allotria“ für „Unfug, unnütze Dinge“, früher geläufig (Kleist, Der zerbrochene Krug, 7. Auftritt: 
Adam: Nichts als Allotrien, Herr Schreiber!), zwar noch im Duden, aber kaum mehr gebraucht. –  
Ἡ γλῶττα lebt in dieser attischen Form weiter (polyglott) und in der jonischen (-σσ-) über lat. glossa 
Anmerkung > Glosse: Erklärung; Kommentar in einer Zeitung. αἰτία > 70 Α. – Ὡς πολλὰ Nihil 
agendo homines male agere discunt (Columella 11,1,26). Müßiggang ist aller Laster Anfang. σχολή > 8. 
Γ Lebensweisheit Μέτρον sc. ἐστι: ἄριστον Prädikatsnomen! – Ein urgriech. Gedanke: bei Thales: 
 # μέτρῳ χρῷ Halte dich an das Maß! Solons # μηδὲν ἄγαν Nichts im Übermaß! stand auf dem 
Apollotempel in Delphi. In der Philosophie des Aristoteles ist die μεσότης als Mitte zwischen zwei 
Extremen ein Merkmal der „ethischen Tugenden“ (ἀρεταὶ ἠθικαί): z.B. 
   Feigheit                               Tapferkeit                      Tollkühnheit 
   Geiz                                     Freigiebigkeit         Verschwendung 
   εἰρωνεία („Tiefstapeln“)    ἀλήθεια                        ἀλαζονεία  (Prahlerei, Hochstapeln) 
 
Δ Taten, nicht Worte! Der Satz Epikurs mag Karl Marx (er wurde 1841 mit einer Dissertation zur 
Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie promoviert) zu seinem berühmten 
Diktum angeregt haben: Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt 
drauf an, sie zu ändern (11. These über Feuerbach).  
εἴδωλον Dieses Deminutiv von εἶδος („sichtbare Gestalt“) steht in der Ilias (5,449,451) für „Phantom, 
Schattenbild“: Aeneas wird von Diomedes bedrängt, Apoll entrückt ihn in seinen Tempel und schuf ein 
εἴδωλον, dem Aeneas gleich, um das Griechen und Trojaner kämpfen. In der Odysse (11,476) ist die Unterwelt 
von βροτῶν εἴδωλα καμόντων Schatten der toten Sterblichen bevölkert. Bei Pl. sind εἴδωλα wertlose 
Vorstellungen, sozusagen „blöde Ideen“; bei Epikur die Bildchen, die sich von den Gegenständen lösen und in 
das Auge eindringen (eine naiv-materialistische Lösung des psycho-physischen Problems). Dann: Spiegelbild; 
künstliche Nachbildung („Dummie“), Statue, Standbild: auch von Göttern > εἰδωλο-λατρία Idolo-latrie 
Bilderverehrung, Götzendienst, auch „Ido-latrie“: Haplo-logie: „(nur) Einmalsagen“: eine der mit L be-
ginnenden Silben entfällt; vgl. „Zauberin“ statt „Zaubererin“. –  Unser „Idol“ hat die pejorative Bedeutung 
verloren. > 62. 
Ε Aristoteles´ Definition:  Kontext: über Reden in der Politik. Der Satz ist aber zugleich eine 
anthropologische Definition, wenn man die verschiedenen Bedeutungen von λόγος bedenkt: 
 
 
 



 
 

13 

Bedeutungen von λόγος und abgeleitete Termini 
(altgriech. Termini in griech. Schrift, MODERNE in Blockschrift) 

I. GESAGTES: zu λέγω sagen                                           spezielle Bedeutungen, Komposita und  
nach dem Umfang:                  nach dem Inhalt:                     abgeleitete Termini: 
Wort1, Ausspruch ………   Sinn, Begriff = ἰδέα (Pl.)     LOGO-GRAMM Begriffszeichen    
                                                                                         HAPLO-LOGIE „Einmalsagen“: s. zu 2 Δ  
Aussage, Satz ………….... Behauptung, Argument,     ταὐτο-λογία „dasselbe (zweimal) Sagen“ 
                                            Erklärung, Begründung       Sprache > φιλο-λογία, φιλό-λογος 
           Definition…………........... λογική (τέχνη), LOGIK, LOGISTIK 
             συλ-λογισμός logisches Schließen 
             παρα-λογισμός Fehlschluss 
Text ………………………Erzählung, Fabel ………... μυθο-λογία Mythenerzählung 
                                            Rede, Dialog………………Beredsamkeit; Redefreiheit                                              
                                            Diskussion ………………  λογο-μαχία Wortgefecht; Haarspalterei 
                                                      ἀρετα-λογία2 Lob der Tugend 
II. GEDACHTES:              Thema, Rechtssache, Fall (causa)      
                          Berechnung ………………ἀνα-λογία Proportion, Entsprechung 

                                            Gesetz, Prinzip                      
                                            Wissenschaft …………….  θεολογία, φυσιολογία Naturwissenschaft 
                                                                                         BIO-, ANTHROPO-, KOSMO-LOGIE 

III. DENKEN                                                                  LOG-ASTHENIE Denkschwäche3                                                            
Vernunft (= νοῦς) ............ Weltgesetz (Heraklit, Stoa)    Sinn des Lebens: LOGO-THERAPIE 4 

1) nicht das einzelne Wort: dieses heißt ἔπος, λέξις, ὄνομα (Substantiv), ῥῆμα (Verbum). 
2) In diesem antiken Terminus ist der A-Stamm kenntlich, in neuzeitl. Termini wird dagegen das O der 
zahlreichen O-Stämme auf die A/E-Stämme übertragen: ἀρετή > Areto-logie Tugendlehre; ψυχή > Psycho-
logie: prägte 1590 Goclenius (Göckel) für die „psychische Medizin“: diese erst seit 1808 „Psych-iaterie“, dann 
„Psych-iatrie“. – 3) dagegen die lat.-griech. Mischung („Hybridbildung“) Leg-asthenie Leseschwäche. –  
4) Viktor Frankls Psychotherapie will den Patienten einen verloren geglaubten Lebenssinn zurückgeben. 
Ζ Christus: Ἐγὼ ἀποστέλλω Forts.: … seid daher klug wie die Schlangen und unverdorben 
(ἀκέραιοι) wie die Tauben! Nehmt euch aber vor den Menschen in Acht! Denn sie werden euch vor 
die Gerichte bringen und in ihren Synagogen auspeitschen. 
Η Παροιμίαι Ὀλίγον … τίμιον Durch die Rahmung mit den beiden Prädikaten wird das Wesentiche 
der Aussage hervorgehoben. – Kommst du selten, wirst du gelten.  
Κακὸν μέν Der Vers vorher: # Τὸ γαμεῖν, ἐάν τις τὴν ἀλήθειαν σκοπῇ, …  
Εἰς αὔριον Morgen, morgen, nur nicht heute, sagen alle faulen Leute. 
                                                               3. Lektion 
Α Der Philosoph Aristipp Der Satz zeigt die Bedeutung des Mediums und zugleich den fließenden 
Übergang zum Passiv: ἔχομαι med. klammere mich an sie, hänge an ihr, bin ihr hörig: Letzteres ist 
inhaltlich schon gleich dem Passiv werde gehalten > L. 3 E.  
Für Aristipp gilt also nicht, was Grillparzer in schönen Versen sagt: All´, was du hältst, davon bist du gehalten, 
/ und wo du herrschest, bist du auch der Knecht. (Entsagung, 4. Str.) –  
Laϊs, die „im Volk (λαός) Bekannte“ (oder semit. „Löwin“?), ist ein bis in die Spätantike (AG 6,18,20; 7,218-
220) typischer Hetärenname. Die hier Gemeinte, sog. Ältere L. aus Korinth war sehr teuer, daher ihr Beiname 
Ἀξίνη, aber auch gebildet: Im Gespräch mit Euripides zitierte sie aus dessen Medea. Aristipp beschenkte sie 
großzügig und ehrte sie mit seiner Schrift Πρὸς Λάϊδα. Den (um 20 Jahre jüngeren) Kyniker Diogenes hat sie 
dann unentgeltlich begleitet… ( > 63). Sie blieb lange attraktiv: Auch Demosthenes, der auch um 20 Jahre 
jünger war als sie, war ihr verfallen: Gellius (Noct. Att. 1,8, mit Berufung auf die Anekdotensammlung Κέρας 
Ἀμαλθείας = „Füllhorn“ des Peripatetikers Sotion, 1. Jh. n. Chr.): In eo libro super Demosthene rhetore et Laïde 
meretrice historia haec scripta est: Laïs, inquit, Corinthia ob elegantiam venustatemque formae grandem 
pecuniam demerebat conventusque ad eam ditiorum hominum ex omni Graecia celebres erant, neque 
admittebatur, nisi qui dabat, quod poposcerat. Poscebat autem illa nimium quantum. Hinc ait natum esse illud 



 
 

14 

frequens apud Graecos adagium: # Οὐ παντὸς ἀνδρὸς ἐς Κόρινθον ἔσθ´ ὁ πλοῦς (Nicht jedes Mannes Fahrt 
führt nach Korinth), quod frustra iret Corinthum ad Laïdem, qui non quiret dare, quod posceretur. Ad hanc 
ille Demosthenes clanculum adit et, ut sibi copiam sui faceret, petit. At Laïs μυρίας δραχμάς poposcit, hoc facit 
nummi nostratis1) denarium decem milia. Tali petulantia mulieris atque pecuniae magnitudine ictus expavi-
dusque Demosthenes avertitur et discedens „Ego”, inquit, „paenitere tanti non emo.” Sed Graeca ipsa, quae 
fertur dixisse, lepidiora sunt: # Οὐκ ὠνοῦμαι, inquit, μυρίων δραχμῶν μεταμέλειαν (Ich will mir nicht Reue 
um 10.000 Drachmen kaufen).   1) nostras, -atis inländisch, einheimisch 
Β Aliud alium Wieder mediale oder passive Übersetzung möglich. Die Wortstellung ein Beispiel für 
den Parallelismus. –  Jedem Tierchen sein Pläsierchen.  
Γ Menschenkenntnis Ἡ δ´ ἐν φίλοις εὔνοια: δ´ hier wie so oft nur zur Vermeidung des Hiats. – 
Attributive Stellung des Präpositionalausdrucks zwischen Artikel und Substantiv!  
Eur. Hek. 1226f.:  Ἐν τοῖς κακοῖς (im Unglück) γὰρ ἀγαθοὶ σαφέστατοι (die verlässlichsten) / φιλοί. Ennius 
bei Cic. Lael. 64: Amicus certus in re incerta cernitur. Ovid Trist. 1,9,5: Donec eris felix... s. auch Bartels 
s.v. Amicus. – 16. Jh.: Freunde in der Not gehen tausend auf ein Lot (= Blei, hier: altes kleines 
Münzgewicht). – Der Kαιρός wurde in hellenistischer Zeit als „Gelegenheitsgott“ (wie Τύχη, der 
glückliche Zufall) personifiziert und hatte als jüngster Sohn des Zeus einen Kult in Olympia (Paus. 
5,14,9) und eine Bronzestatue von Lysipp in Sikyon: ein laufender Knabe, kahl geschoren bis auf 
einen Haarschopf: davon unser Die Gelegenheit beim Schopf packen. – Eine Zwiesprache mit dem 
Kαιρός in einem Epigramm des Poseidippos (AG 16,275). 
 Ἐν ἀργύρῳ > 70 A 4. 
Ἕκαστον δένδρον Forts.: … Von den Disteln pflückt man keine Feigen und vom Dornstrauch erntet 
man keine Trauben. Der gute Mensch bringt aus dem guten Schatz (L. 4 B): 
Erst dieser letzte Satz macht klar, dass das Vorhergehende eine Allegorie ist:  > 70 B. 1. 
Jesus zu den Pharisäern: zu den Φαρισαῖοι > 8.  
Δ Brief an die Tochter: Auf dem Papyrus ihr Name Νάπια und die Freunde Pythokles, Hermarchos 
und Ktesippos. Epikur (> 64) hatte ab 310 in Lampsakos (am Hellespont) gelehrt, übersiedelte 306 
nach Athen, reiste dann noch einmal nach Lampsakos (DL 10,14f) und ließ seine Tochter in Athen bei 
seinen Eltern zurück. Aus dem Brief spricht dieselbe Warmherzigkeit wie aus seinem Testament (DL 
10,16–22): In diesem werden auch seine Freunde Amynomachos und Timokrates bedacht (die 
Freundschaft war im Epikureismus ein hoher Wert) und verpflichtet, gemeinsam die Mitgift (προΐξ) 
für die Tochter zu bestreiten.  
Ε Medea μέλλω drückt die innere Haltung (zustimmend: „wollen“; ablehnend: „zögern“) nicht aus, 
sie muss aus dem Kontext erschlossen und entsprechend formuliert werden. Zur pleonastischen 
Verneinung > § 98, 3.a). –  ὁπλίζομαι > 70 Β. 
Heraklit: Θυμῷ μάχεσθαι Nicht ψυχή (> 4), sondern θυμός steht bei Homer für „Leben“ (des 
gefallenen Kriegers) und für alles Psychische, meist wie hier als Gegenspieler des λόγος (Vernunft), 
seltener für Rationales. Zur Bedeutung „Wut“ vgl. das etymologisch identische lat. fumus (Rauch) 
und dt. Dampf ablassen. 
„Mut“ und „Gemüt“ waren auch im alten Deutsch Synonyma (R. Wagner, Walküre, Wotan: Als junger Liebe Lust mir 
verblich, verlangte nach Macht mein Mut) und sind es noch immer in Komposita: die Sanftmut, Langmut, Demut 
(etymolog. „Dienerhaltung“), Großmut, Schwermut; Kleinmut (m und f). 
μάχεσθαι ist das erste Deponens: ein Verbum, das seinen „medialen“ Sinn nur durch die Endung 
ausdrückt > § 85! „Medium“ ist eine gedankliche Kategorie, die sprachlich auf zwei Arten 
ausgedrückt werden kann: 
1. nur durch den Verbalstamm: von den bisher gelernten: εἰμί, νομίζω, βαίνω, πιστεύω, βλέπω, 
γιγνώσκω, ὑγιαίνω: Diese „medialen“ Verbalhandlungen betreffen nur bzw. vor allem das Subjekt, 
sind also nicht „aktiv“ gegen ein Objekt gerichtet. Diese alten Verba drücken also den medialen Sinn 
(noch) nicht mit Medialendungen aus, sind noch „genusneutral“: § 85,3. 
2. nur durch mediale Endungen: „Deponentia“: Diese haben ihre medialen Formen aber nicht 
„abgelegt“ (deponere ablegen), sondern sie aufgrund ihrer urspr. medialen Bedeutung nie gehabt. 
Die medialen Endungen werden oft auch für das Passiv verwendet: In den alten idg. Sprachen 



 
 

15 

(Sanskrit, Griechisch, Latein). In romanischen Sprachen wird das Passiv immer mit Reflexiv-
pronomina ausgedrückt: span./it. se/si vende nicht: verkauft sich, sondern: wird verkauft.  
Auch im Dt. können gelegentlich mediale Reflexivformen als Passiv verwendet werden: Das hört 
sich gut an. Das sagt sich leicht. Das lässt sich machen.  
In keiner idg. Sprache wurden eigene Passivendungen entwickelt! Das Passiv ist sprachöko-
nomisch überflüssig, hat nur den Vorteil, dass der „Täter“ verschwiegen werden kann.  
Im Dt. können Aktiv und Medium auf verschiedene Weise differenziert werden: 
    aktiv:                  medial: 
1) Reflexivpronomen:       ernähren     sich ernähren:                          
2) Stammvarianten:   lehren / stellen    lernen / stehen 
3) Ablaut:    fällen / legen / setzen      fallen / liegen / sitzen 
                                 senken / sprengen /schwemmen sinken / springen / schwimmen 
4) Präfix:    verschweigen / verfolgen   schweigen / folgen (≈ sequor!)  
5) anderes Verb:   pflanzen / zeugen   wachsen / werden   
6) Umschreibung:   rasend machen                 rasen             
7) anderes Präteritum:   erschreckte / hängte / wiegte       erschrak / hing / wog 
oder nur aus dem Kontext ersichtlich sein: Der Missionar kocht seit zwei Stunden: aktiv: für die Dorfkinder, 
oder medial: im Kessel der Kannibalen.    
 
Ζ „Gruppendynamik“: Ἐν μὲν μαινομένοις: Die Alliteration malt die „schwere Zunge“ des 
Betrunkenen. Für Theognis ist Tugend nicht lehrbar, sondern nur im Umgang mit Tugendhaften zu 
lernen.  
Der junge Nietzsche, der wie Fichte die Landesschule Pforta (bei Naumburg in Sachsen-Anhalt) besuchte, schrieb eine 
lateinische Abschlussarbeit über Theognis. Diese und Aufsätze über Diogenes Laërtios und Demokrit, die er als Student 
verfasste, wurden ihm als Dissertation angerechnet. Er wurde 1869 in Leipzig gleichzeitig zum „Dr. et Bonarum Artium 
Mag.” promoviert und sofort, im Alter von 25 Jahren, zum außerordentl. Professor für Klass. Philologie in Basel ernannt.  
Zur Abbildung Um 530 entwickelten attische Maler die sog. „rotfigurige Vasenmalerei“. Als Vasenmalerei 
bezeichnet man nach it. vaso (Gefäß) jede Malerei auf Tongefäßen aller Formen und Verwendungszwecke. In 
der älteren „schwarzfigurigen“ Malerei (s. zu L. 24 E) wurden die Figuren gemalt, jetzt werden sie aus dem 
schwarzen Hintergrund ausgespart, und so können viele Details innerhalb der Figuren mit feinen schwarzen 
Strichen gezeichnet werden.  
Η Σόλων διδασκόμενος ein schönes Beispiel für den fließenden Übergang vom Medium zum Passiv. 
– Pl. Pol. 536d # Σόλωνι γὰρ οὐ πειστέον, ὡς γηράσκων τις (!) πολλὰ δυνατὸς μανθάνειν, ἀλλ´ ἧττον ἢ 
τρέχειν, νέων δὲ πάντες οἱ μεγάλοι καὶ οἱ πολλοὶ πόνοι. Aus dem τις ist zu schließen, dass der nicht erhaltene 
Hexameter davor allgemein von rüstigen Alten sprach und der Pentameter ein persönliches Beispiel bringt. 
Aber an anderer Stelle (Laches 188b2) gibt Platon Solon recht: # οἶμαι … ἀνάγκη εἶναι … μὴ φεύγοντα, ἀλλ´ 
ἐθέλοντα κατὰ τοῦ Σόλωνος καὶ ἀξιοῦντα μανθάνειν, ὥσπερ ἂν ζῇ, καὶ μὴ οἰόμενον αὐτῷ τὸ γῆρας νοῦν ἔχον 
προσιέναι. Mit Solon ist auch Hippias zu vergleichen: # Ἱππίας δὲ ὁ σοφιστὴς ὁ Ἠλεῖος τὸ μὲν μνημονικὸν 
οὕτω τι καὶ γηράσκων ἔρρωτο, ὡς καὶ πεντήκοντα ὀνομάτων ἀκούσας ἅπαξ ἀπομνημονεύειν αὐτά, καθ᾿ ἣν 
ἤκουσε τάξιν (Philostrat Vita sophistarum 1,11). Anders Mimnermos: # αἲ γὰρ ἄτερ νούσων τε καὶ ἀργαλέων 
μελεδωνέων / ἑξηκονταέτη (!) μοῖρα κίχοι θανάτου. (6 D., vgl. 1 D).  
Θ Παροιμίαι Ἀνέμῳ διαλέγῃ Kor 1,14,9: # ἔσεσθε γὰρ εἰς άέρα λαλοῦντες. > In den Wind 
gesprochen. – Κακὸν κακῷ ἕπεται Ein Unglück kommt selten allein. Shakespeare, Hamlet IV 7:  
One woe doth dread upon another´s heel: Ein Unglück tritt dem andern auf die Fersen. 
Πολλῶν ὁ καιρὸς Not macht erfinderisch. γί-γν-ομαι (Reduplikation + Schwundstufe von γεν-) ist 
das wichtigste Deponens. Das logische Aktiv dazu (zeugen, schaffen, hervorbringen) nur im Latei-
nischen: gigno zeugen.  

4. Lektion 
A Glück und Leid Λύπης ἰατρὸς: Stobaios 124,22: Πάντων (aller) ἰατρὸς τῶν ἀναγκαίων κακῶν 
χρόνος ἐστίν. – Τῇ ἡδονῇ Schiller, Der Ring des Polykrates: Des Lebens ungemischte Freude / 
Ward keinem Irdischen zuteil. – Ἡδονὴν φεῦγε Solons Warnung wird später von Epikur (RS 3) 
präzisiert: Ὅρος τοῦ μεγέθους τῶν ἡδονῶν ἡ παντὸς τοῦ ἀλγοῦντος ὑπεξαίρεσις Die Grenze der 



 
 

16 

Freuden liegt im Vermeiden alles Schmerzlichen. Für Epikurs Vorgänger Aristipp (> 64) war die 
ἡδονή als körperliche Lust das höchste Ziel, für Epikur das Freisein von Schmerz (er war zeitlebens 
krank) und unnötiger Angst (vor den Göttern und dem Tod). „Hedonismus“ wird in der Philo-
sophiegeschichte jede Ethik genannt, für die das persönliche Wohlbefinden das höchste Ziel ist. Im 18. Jh. 
nannten sich die französischen Materialisten um J. O. de Lamettrie und Friedrich der Große „Hedonisten“. –  
In der Psychiatrie ist „An-hedonie“ der Terminus für sexuelle Empfindungslosigkeit.   
Β Menschliches Glück εὐδαιμονίη ist die jonische Form, attisch -ία: § 24, Anm. 1. Das Motiv der 
Unverletzlichkeit des Weisen schon bei Sophokles (TGF 910 Radt): Χῶρος γὰρ αὑτός ἐστιν ἀνθρώπου 
φρενῶν, / ὅπου τὸ τερπνὸν καὶ τὸ πημαῖνον †φύει† In seiner eignen Seele trägt der Mensch die Saat, 
aus der er Freuden und auch Leiden zieht, dann in Platons Apologie 30cd und in der Stoá: L. 23 E. 
Paul Fleming (1609 – 1640): An sich: Sein Unglück und sein Glück / Ist ihm ein jeder selbst. 
Ausführlich Michel de Montaigne, Essais 1,14 (1580).  
Die εὐδαιμονία, das Ziel jeder antiken Ethik, wird verschieden definiert: Für Platon und Aristoteles besteht 
sie im Erreichen des spezifisch Menschlichen, dem Gebrauch der Vernunft, für Aristipp und Epikur in der 
persönlichen ἡδονή. In der Philosophiegeschichte ist seit Kant „Eudämonismus“ nicht jede Glücksethik, 
sondern nur die im Sinn Epikurs, also ein Synonym von „Hedonismus“ (s. oben A).  
Ἀνθρώποισιν: -οισιν ist alter Lokativ, -οις alter Instrumental, beide dann als Dativ. 
Θάνατος καὶ ζωὴ: Forts.: # … οὔτε καλὰ ὄντα οὔτε αἰσχρά: Der stoische Weise (> 63) erkennt die 
vermeintlichen Güter bzw. Übel als ethisch „nicht zu unterscheidende“: ἀ-διά-φορα = in-dif-ferentia. 
3 Typen der α-/η-Stämme sind im Sing. zu unterscheiden: 1. durchgehend α, 2. durchgehend η,    
3. α – η – η – α wie δóξα.  Im Plur. deklinieren alle gleich.  
Ὁ ἀγαθὸς ἄνθρωπος Davor: Ἕκαστον δένδρον…, danach: … und der Schlechte bringt aus dem 
Schlechten das Schlechte hervor. 
Γ Der Wert der Bildung: Πλάτων: δεύτερον ἥλιον Die Sonnen-Metapher erinnert an Platons 
Sonnengleichnis (Pol. 6,17-19): Die Idee des Guten gibt wie die Sonne den Geschöpfen ihr Sein (besten 
Zustand) und ihre Erkennbarkeit, d.h. wirklich erkannt sind sie erst, wenn man ihr ἀγαθόν, ihren 
letzten, guten Zweck erkannt hat.  
εὐτυχία äußeres Glück, glückliche Umstände, vs. εὐδαιμονίη inneres Glück > 4 B: Im Dt. für beides 
nur ein Wort! Vgl.: 
 εὐδαιμονία        lat. beatitudo   frz. bonheur   it. felicitá   span. felicidad           engl. happiness   
 εὐτυχία         fortuna             chance         fortuna            fortuna/suerte            luck 
Ἀριστοτέλης Stobaios zitiert an anderer Stelle (2,211,10) dasselbe von Demokrit (DK 180). 
Δ Περὶ φιλίας:  Ἐπ´ ἄκρᾳ γλώττῃ …  ἔχεις „führst du nur im Mund“. γλῶττα < * γλωχ-jα: vgl. 
γλωχίς Spitze, γλώξ Ährenspitze. Wenn dieser etymologische Zusammenhang noch empfunden wurde, wäre 
ἄκρα γλῶττα ein emotionaler Pleonasmus.  
Πολλοὶ τραπεζῶν wird von Martial illustriert (9,14): Hunc, quem mensa tibi, quem cena paravit 
amicum, / esse putas fidae pectus amicitiae? / Aprum amat et mullos (Meerbarben) et sumen (Saueuter) 
et ostrea (Austern), non te:/ Tam bene si cenem, noster amicus erit.  
Ε Παροιμίαι: ῞Υδρας κεφαλὰς τέμ-ν-ω: § 60.  
Für jeden Kopf, den Herakles der neunköpfigen Hydra von Lerna abschlug, wuchsen zwei neue nach. 
Er lässt daher seinen Neffen Iolaos den nahen Wald anzünden und brennt mit dem Feuer die Köpfe 
der Hydra aus. Das Sprichwort steht allegorisch (> 70 B. 1.) für ein aussichtsloses Unterfangen.  
Ἕπου χώρας τρόποις   When in Rome, do as Romans do. 
Ἡ πενία Not macht erfinderisch, vgl. L. 3 Θ 3. 
Z Die zwei Säcke: Eine Fabel des Rhetors Themistios. Rez. Phaedr. 4,10, Babrios 66. Vgl. L. 2 B. 
Variante: 229 HH.  

5. Lektion 
ἔ-μελλεν: Das Augment als Signal für Vergangenes gibt es auch im Indo-Iranischen, Armenischen 
und Phrygischen; in der Sprache der Hopi-Indianer (NO-Arizona), der Ainu (auf Hokkaido: 
nordjapan. Insel) u.a.  Es ist der Rest eines Zeitadverbs mit der Bedeutung „damals“.  



 
 

17 

Vgl. die Verbalendungen indogerman. Sprachen: 
Primärendungen: Präsens         Sekundärend: Vergangenheit        ohne Unterscheidung    
           (+ Futur, Perf.; Konj.)              (Imperf., Aorist, Plquperf.; Optativ)         zwischen Primär- u. Sekundärend.: 
    altind.           griech.                     altind.               griech.                        lat.            lebende Sprachen 
1. bhara-mi    *εσ-μι > εἰ-μί      a-bhara-m ≈   ἔ-φερο-ν < -μ            era-m       kroat. sa-m 
2. bhara-si        εσ-σι > εἶ      a-bhara-s     ἔ-φερε-ς                 era-s         frz., sp., slaw. -s, -š 
3. bhara-ti        εσ-τι > ἐσ-τί(ν)    a-bhara-t     ἔ-φερε- < -τ               era-t         (frz.), sard. -t 
1. bhara-mah   εσ-μεν > ἐσ-μέν  a-bhara-ma    ἐ-φέρο-μεν             era-mus   sp., it., slaw. -mo(s), -me 
2. bhara-tha     εσ-τε > ἐσ-τέ      a-bhara-ta     ἐ-φέρε-τε               era-tis       it., frz./ slaw.  -te, te/z 
3. bhara-nti     εσ-ντι > εἰ-σί(ν)   a-bhara-n(t)    ἔ-φερο-ν < -ντ           era-nt      (dt.), frz.  -nd, -nt 
 
A Γεωργὸς Jedes Prädikat des Textes zeigt die linear-iterative Bedeutung des Imperfekts. ηὕρισκον 
„konnten (nach langer Suche) nicht finden“. – ἡ ἄμπελος: Die Feminina der o-Stämme und die 
Communia wie ὁ, ἡ ἄρκτος, θεός, ἵππος, κύων, βοῦς verweisen (wie die zweiendigen Adjektiva!) auf 
die ältere Einheit und die erst sekundäre Differenzierung der belebten Nomina… Ausgangspunkt war 
wohl der Wunsch, in bestimmten Fällen (in der Viehzucht oder in der Familie) eine klare Trennung 
nach dem natürlichen Geschlecht vornehmen zu können (MB I 142). Warum aber ὁδός? 
Vermutungen: 1. Wörter für Vertiefungen feminin: ὁδός, κέλευθος, τρίβος, ναῦς –?  2. ὁδός etymo-
logisch nahe Wörtern, die „Boden“ bedeuten: οὖδας, sedes: fruchtbarer Boden?  
Zu τέκ-νον: W. τεκ- zeugen > zu 1 Z – Zwei Varianten der Fabel: HH. – θησαυρός > 62. 
Zu ὅλος: ὁλο-καύ(σ)τησις „Verbrennung von allem“ (καίω verbrennen) nannten die Griechen ein 
besonderes Brandopfer, bei dem dem Gott nicht nur die Eingeweide und das Bauchfett verbrannt 
wurden, sondern auch das Fleisch (das sonst von den Priestern verspeist wurde).    
B Φίλοι καὶ ἄρκτος Die Aoriste des Originals sind durch das histor. Präsens ersetzt (Aor. erst L. 
11). Ἄρκτου ἐπ-ερχομένης: Den GENITIVUS ABSOLUTUS gibt es schriftlich auch im Ngr.: 
συμπεριλαμβoμένων των παιδιών einschließlich der Kinder.  
Der griech. genitivus und der latein. ablativus „absolutus“ entsprechen den dt. „absoluten“ 
Partizipialwendungen, sog.: „nominativus pendens“: „hängender“ Nominativ“: 
 Dies getan, kommt zu Pompeius´ Halle!            (Shakespeare: Julius Caesar) 
Wirst du mir, die Hand gelegt auf des gekreuzigten Christus Bild, einen heiligen Eid 
                       schwören...?   (E.T.A.Hoffmann: Fräulein von Scuderi) 
Alles erwogen, hätte ich meine Jugend nicht ausgehalten ohne Wagnerische Musik 
   (F. Nietzsche: Ecce homo III 6)  
Dies vorausgeschickt, muss gesagt werden, dass... (Musil, Mann o. E. I 27) 
                                                                                  

Die Tätigkeit im Hauptquartier beendet, fuhr Erich in die Privatwohnung… 

                           (Lion Feuchtwanger: Erfolg, München 1955, 538) 
Dies zugegeben, drängt sich die Beschäftigung mit Schiller erneut auf.  
                             (Dürrenmatt bei der Verleihung des Schiller-Preises 1959)  
Diese Warnung vorausgeschickt, können wir…  (Karl Popper, 1965)  
Dies gelungen, ist fast alles gewonnen. (Die Presse, 1989) 

Die Miete beträgt..., ausgenommen die Kosten für Gas und Strom. 
Dein Einverständnis vorausgesetzt, werde ich... 
Alle Rivalen ausgeschaltet, regierte er mit eiserner Faust (ORF über Gaddhafi 24.2. 2011) 
Γ Lebenserfahrungen μανία ὀλιγοχρόνιος: zweiendige Adjektiva: § 25 
 

6. Lektion 
A Ethik vor Sokrates: Aus den Δισσοὶ λόγοι (Doppeldeutige Wörter), einer anonymen 
sophistischen Schrift, die für jeden Brauch und jede Ansicht ein Gegenbeispiel bringt und so die 
Lehre des Protagoras untermauert, dass zu jedem Thema zwei konträre Reden möglich sind. Die 



 
 

18 

simplen Antithesen hier bewegen sich innerhalb der herkömmlichen Moral, wogegen Sokrates das εὖ 
ποιεῖν und das φονεύειν absolut wertet, ohne Rücksicht auf das jeweilige Objekt. 
Witzig die Doppeldeutigkeit des φεύγειν: In der Theorie des Komischen eine „Unifizierung“: Unter-
schiedliches wird gleichgesetzt: Kant: Der Witz paart (assimiliert) heterogene Vorstellungen, die oft nach dem 
Gesetz der Einbildungskraft weit auseinanderliegen (Anthropologie, ed. Cassirer, Bd. 8,109). 
Β Die Herrschaft des Perikles Adv. auf –ως < Instrumental auf -o(d) (vgl. lat. consulto) und 
sekundäres –ς. Der Text ist gekürzt; im vollen Wortlaut: Er war mächtig durch sein Ansehen und 
seine Klugheit und daher ganz offensichtlich in keiner Weise bestechlich und hielt die Menge (im 

Original πλῆθος) in Schranken, ohne selbst seine Unabhängigkeit zu verlieren (ἐλευθέρως), und ließ 
sich nicht von ihr mehr führen, als er sie selbst führte, weil er nicht mit unlauteren Mitteln die 
Macht zu erlangen suchte und ihr zu Gefallen redete1), sondern kraft seines Ansehens auch im Zorn 
widersprach. Sooft er merkte, dass sie zur Unzeit überheblich wurden, jagte er ihnen mit seiner Rede 
Angst ein, und wenn sie grundlos ängstlich waren, machte er ihnen wieder Mut. Und es entstand 
dem Namen nach eine Demokratie, in Wirklichkeit aber eine Herrschaft des ersten Mannes. Ob 
dieser Satz eine Kritik an Perikles ist, ist umstritten. Dieser „demokratische Monarch“ (Weeber) wurde 
15mal hintereinander gewählt. –  δημοκρατία > 5.              
1) Gegen den „Populismus“ vgl. Solon DK 73,3 = L. 29, Ü. 3. a). 
Abb. S. 26 und 28 > zu L. 20 A.  
Γ Der Philosoph Aristipp: Der Sokrates-Schüler (> 64) war Pragmatiker: Wie die Sophisten ließ er 
sich seinen Unterricht bezahlen. s. zu L. 3 A.    
Δ Διώξιππος Ὀλυμπιονίκης: „Olympionike“: heute auch für Teilnehmer an Olympischen Spielen: 
eigtl. falsch, aber auch im Duden als 2. Bedeutung. – νόμος zu νέμω: zuteilen (dem Vieh für die 
Weide), dann das einer Gemeinschaft „Zugeteilte“: Sitte, Brauch; Recht. 
vs. νομός Weide: Die moderne Rechtsphilosophie nimmt die Grundbedeutung wieder auf: „Nomos“ ist die 
auf den konkreten Raum bezogene Rechtsordnung. 
παιδ-ίσκη: nicht deminutiv (wie dt. Mäd-chen < Maid, Mär-chen < Mär, Ständ-chen, Leib-chen; it. frat-ello, sor-
ella, span. avu-elo < avu-lus), daher statt παιδίσκη neues Deminutiv: παιδ-ισκ-άριον (vgl. it. fratell-ino, -ina, 
avuel-ino). Noch mit Deminutiv-Bedeutung: ἀστερ-ίσκ-ος > lat. aster-isc-us: Sternchen; und mit 
griech. Suffix das lat. bal-isc-us: kleines Bad (Petr. 42,1). – Diogenes > 64.  
E Frühgriechische Naturphilosophie: Πυθαγόρας… Interpretierend übersetzt: der ganze Kosmos 
(οὐρανός) sei eine harmonische Ordnung, die sich in Zahlenverhältnissen zu erkennen gibt.   
ἁρμονία < ἅρμα Rad, Wagen, ἁρμόττω mit Rädern versehen, zusammenfügen, ἁρμονία Klammer > 
Zusammenfügung, Übereinstimmung (> 70 A. 2.):  
Sie entsteht, wenn Saiten in ganzzahligem Verhältnis geteilt werden (1:1 > Oktav, 2:1 > Quint, 3:1 > 
Quart): Diese Entdeckung übertragen die Pythagoreer auf den Kosmos: Acht Sphären (> 60, Anm. 1) 
bewegen sich mit den Tönen der Oktav. So entsteht die „Sphärenharmonie“: Rez.: 1. Cicero, De re 
publ. VI (Somnium Scipionis) 17f. > 2. Mozart 1771: Il sogno di Scipione, eine azione teatrale (komponiert 
für das Jubiläum des Erzbischofs, der vor der Uraufführung stirbt; diese erst 1979). 3. Josef Strauss´ Walzer: 
„Sphärenklänge“. 4. W. Kandinsky: nennt seine Farbkompositionen „Sphärenklänge“.   
ἀριθμόν Die Pythagoreer weisen die Zahlen zu: 1. nicht Sinnlichem: 1 = Seele, Geist (vgl. Leibniz´ 
Monade), 4 = Gerechtigkeit (4 = 2 x 2: gleiche Faktoren): In den Zahlen schienen sie die Ent-
sprechungen der Dinge zu sehen (Ar. Met.985b 29); 2. stereometrischen Körpern und diese den vier 
Elementen: Daher sind sie dann in Platons Timaios (cap. 21) die Bausteine des Kosmos und werden 
„platonische“ Körper genannt: 
  4 Tetraeder     (Dreiecke) τετράεδρον1    Feuer                1) sc. σῶμα 
  6 Hexaeder2     (Quadrate) ἑξάεδρον           Erde                  2)  = κύβος Würfel 
  8 Oktaeder     Dreiecke ὀκτάεδρον         Luft   
12 Dodekaeder (Fünfecke) δωδεκάεδρον    Äther: 5. Element: quinta essentia > Quintessenz  
20 Ikosaeder  (Dreiecke)       εἰκοσάεδρον  Wasser                                       



 
 

19 

Die Pythagoreer haben die Formalisierung und Mathematisierung der europäischen Naturwissenschaften 
begründet: deren Maxime: Zählen, was zählbar, messen, was messbar ist. Galilei: Das Buch der Natur ist in 
der Sprache der Mathematik geschrieben. Newton: Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, 1687.  
W. Coy: Die Entwicklungen der Digitalisierung lassen sich als ein post-pythagoreisches Forschungs-
programm lesen (in: O. Panagl, Hg.: Der Mensch und seine Sprache(n). Wien: Böhlau 2001, 239). H. Oberhummer: 
Die Schaffung und Anwendung des abstrakten Zahlenbegriffs ist einer der größten Fortschritte des men-
schlichen Geistes (Kann das alles Zufall sein. Salzburg: Ecowin 2008, 37). Gegenstimmen: Chr. Morgenstern: Ich 
habe zuweilen einen abgründigen Hass auf die Zahl. Sie ist die absurdeste Fälschung der „Wirklichkeit“, die 
dem Menschen wohl je gelungen ist. M. Horkheimer: Die Aufklärung setzt Denken und Mathematik in 
eins…eine Mythologie (Dialektik der Aufklärung, 31). Zum Vergleich: Der Stamm der Pirahã am Amazonas hat 
nur Wörter für „eins, zwei, viele“ – und der Ethnologe David Everett nennt sie Das glücklichste Volk 
(Buchtitel. dva 2010).  
Ἀναξαγόρας ... σφαῖραν (im Original: μύδρον Metallklumpen) διάπυρον: Forts.: καὶ μείζω (größer) τῆς 
Πελοποννήσου. Vgl.: Ἀ. ἔλεγεν ἥλιον καὶ σελήνην καί πάντα τὰ ἄστρα λίθους εἶναι ἐμπύρους (DK 59 
A 42). Α. zog sich mit diesem Ausspruch eine Klage wegen Gottlosigkeit (Asebie) zu: L. 36 Δ. 

7. Lektion 
A Σὺ δ´ Ἕλλην ῞Ελλην, ηνος: langer Stammvokal in allen Kasus. τὸν τρόπον: acc. Graecus (§ 78 
B.1.) – Der bekannteste Vertreter dieser Einstellung ist der ältere Cato: Obwohl ein Kenner der 
griech. Literatur und Wissenschaft (Nepos, Cato M. 3, Plutarch, Cato M. 2), der anlässlich eines Feldzuges 
in Tarent den Pythagoreer Nearchos hörte (Plut. 2) und der „römische Demosthenes“ genannt wurde 
(Plut. 4), macht er sich über die lustig, die alles Griechische bewundern (Plut. 12), und ließ die griech. 
Philosophen, die 155 v. Chr. nach Rom kamen und die jungen Römer begeisterten, unter einem 
schicklichen Vorwand aus der Stadt entfernen (Plut. 22). Dies tat er aber nicht … aus Hass und 
Widerwillen gegen Karneades, sondern weil er von der Philosophie nichts wissen wollte. Er nennt 
Sokrates einen Schwätzer und meinte, die Römer würden ihre Macht verlieren, wenn sie sich von den 
Griechen mit der Liebe zu den Wissenschaften anstecken ließen. Auch die Medizin der Griechen war 
ihm verdächtig (Plut. 23). 
B Περὶ φιλίας vgl. L. 3 Γ 1. – Dat. sg.: vgl. lat. consul-i und die Iota subscripta -ῳ, -ῃ, -ᾳ. 
Das jonische γίνομαι ist auch ngr.!  πρᾶγμα, -ατος Stamm-τ im Nom. ausgefallen: § 12. 
Γ Περὶ πλούτου Cic. De imp. Cn. Pomp. 17: Vectigalia nervos esse rei publicae semper duximus. – 
Geld regiert die Welt. – Geld ist die Welt und die Welt ist Geld. – Hexametrischer Wahlspruch 
Herzog Friedrichs v. Sachsen (17. Jh.): Ímperat ín totó regína pecúnia múndo. 
Πολλῶν τὰ χρήματ´ jambischer Trimeter, den die dt. Klassiker durch den für die dt. Sprache besser 
geeigneten „Blankvers“ ersetzten: Viel Unglück für die Menschen bringt das Geld: 5 jamb. Metren.  
Δ Lebenserfahrungen: Εὖ χρὴ ἔχειν intr. „sich befinden” mit dem Adv. εὖ und σῶμα und ψυχήν als 
Subjektsakkusativ: Dass der Körper in gutem Zustand ist… ist wohl besser als σῶμα und ψυχήν als 
Objekte zu einem transitiven ἔχειν, zu dem εὖ schlecht passt.  
Juvenal 10,356: Órandúm (e)st, ut sít mens sána in córpore sáno. Darum sollen die Menschen beten, 
alles andere sollen sie den Göttern überlassen. –  
Πολλ´ ἐλπίδες vgl. lat. -es; ἐλπί(δ)ς: Dental vor Nominativ -ς fällt aus: § 12.  
E Γοργίου: ῥήτωρ, -ορος: Dehnstufe nur im Nominativ. γέλω(τ)ς, γέλωτα wie ἐλπί(δ)ς. Zum acc. 
sg.pl. § 20, 2. Nur 2 Endungen der Kons. Dekl. lassen sich nicht aus Bekanntem erklären: gen. sg.-oς 
und dat. pl. -σι(ν). Ob das „hinzuziehbare“ ν (νυ ἐφ-ελκυστικόν) angehängt wird, hängt nicht vom 
folgenden Laut ab, sondern ist wohl inhaltlich motiviert; doch sind die Bedingungen im Einzelnen 
schwer zu erkennen: Rix (135) erwägt eine Herkunft vom Dual auf -οιν.  
ῥή-τωρ < *Fρη-τωρ: uv. ver-bum, Wort. βουλή > 70 A. 3. 
Ζwei bis heute gültige Taktiken der Rhetorik und Literatur: die Ironie, das Lächerlichmachen des 
gegnerischen Standpunkts, und das Pathos, das ernste Vertreten des eigenen. Vor allem vor über-
triebenem Pathos solle sich ein Redner hüten, Selbstironie ist wirkungsvoller.  



 
 

20 

Die Ironie ist Sache der Komödie und der Satiren des Horaz, der Lyrik von Morgenstern, Busch, Ringelnatz, 
Kästner; das Pathos bei Pindar, in der Tragödie, Horaz´ Römeroden, Juvenals Satiren, Nietzsches Zarathustra, 
bei R. Wagner, in der Lyrik des Expressionismus und Stefan Georges.   
Ζ Das badende Kind: καλέω: lat. Kalendae: der ausgerufene Monatserste, uv. clarus helltönend, 
con-cil-ium: das „Zusammengerufene“. 
H Die Nacht νύξ < νυκ(τ)-ς, νυκτ-ός: Stamm auf -κτ. La nuit est mère de pensées (…Mutter der 
Gedanken). Ich muss die Sache überschlafen. Die Hirnforschung hat nachgewiesen, dass auch das 
schlafende, „bewusstlose“ Gehirn die Tageserlebnisse rekapituliert und festigt.  
Θ Παροιμίαι: Χεὶρ χεῖρα Vermutlich ein altes Sprichwort. Epicharm (zitiert im ps.-plat. Axiochos 366c): 
# Ἁ δὲ χεὶρ τὰν χεῖρα νίζει· δός τι καὶ λάβοις τί κα. – Manus manum lavat (Sen. Apocol. 9,6, Petron Sat. 
45,13). – Μακραί Im Corpus Paroemiographorum Graecorum (Sammlung der griech. Sprichwörter) 
ohne Zusammenhang überliefert: Zwei Deutungen möglich: Weit reicht die Macht der Tyrannen, 
oder: Groß (= gierig) sind die Hände…τύραννος > 5; 61. 
Λέγειν εἰς ἀέρα Sprichwort: vgl. L. 3 Θ und Kor 1,14,9: # ἔσεσθε εἰς ἀέρα λαλοῦντες. 
Ἄγει … ἀλήθειαν Die Wahrheit ist eine Tochter der Zeit. Als Blankvers mit 5 Hebungen: Es bringt 
die Zeit das Wahre stets ans Licht. („blank“, weil die 6. Hebung fehlt). 

8. Lektion 
A Demokrit πατρὸς: Deklination mit drei Ablautstufen: Dehn-, Voll-, Schwundstufe: πατήρ, 
πατέρ-, πατρ-. – In diesem Sinn sagte der Pädagoge W. Bergmann (Hannover, Interview 2008): Wenn 
der Papa auf den Tisch haut, entwertet er sich nur in den Augen seiner Kinder. 
B Παροιμίαι Drei allegorische Sprichwörter (> 70 B. 1.). Γλαῦκα… für Unnötiges, weil viele 
Käuzchen in den zerklüfteten Abhängen der Akropolis nisteten; öfter bei Aristophanes (s. LS): γλαῦκ´ 
εἰς Ἀθήνας / Ἀθήνα-ζε (nach Athen). Die Eule auch auf Münzen, daher für „Geld“ (Vögel 1106); bis 2002 
war sie auf der Drachme-Münze, jetzt ist auf der griechischen 1-Euro-Münze die antike Vier-
Drachmen-Münze mit einem Steinkauz. – Ὁ λύκος Matth. 7,15: # Προσέχετε ἀπὸ τῶν ψευδο-
προφητῶν, οἵτινες ἔρχονται πρὸς ὑμᾶς ἐν ἐνδύμασι προβάτων, ἔσωθεν δέ εἰσιν λύκοι ἅρπαγες.  > 
Der Wolf im Schafspelz. – Κόραξ Cornix cornici numquam oculum effodit (Macr. Sat.7,5) > Eine Krähe 
hackt der anderen kein Auge aus. κύων: § 31.  
Οὐχ οὕτω τοῖς ὀρφανοῖς: ἀνήρ: ἀνδρός § 31, Αnm. 2, ἀνδρά-σιν: § 20. ὀρφανός > 62.  
Die wichtigsten Wörter mit drei Ablautstufen können als Wortfeld unter dem Titel „Familie“ 
zusammengefasst werden: „Vater, Mutter, Tochter, Mann und Hund“: § 31, s. auch §10. 
Γ Die Frau bei den Griechen: Aus der Rede des Apollodoros (343 v. Chr.? überliefert im Demo-
sthenes-Corpus). Diesem Parteigänger des Demosthenes ging es nicht darum, die Hetäre Neaira 
anzuklagen, sondern seinen politischen Gegner Stephanos zu treffen: Dieser hatte Neaira geheiratet 
und deren Kinder widerrechtlich als γνησίως (rechtmäßig) anerkannt und später die Tochter zweimal 
mit attischen Bürgern verheiratet. Zu den Hetären: Weeber 282ff. 
Γυναικός … οἰκίαν vgl. (zur Entlastung der alten Griechen): Femmine e galline per andar troppo si 
perdono. – Wo die Frau schwärmt aus dem Haus, da geht alles bunt und kraus. – Die Frau hat fünf K 
zu besorgen: Kinder, Kammer, Küche, Keller, Kleider.  
Ἱστοὶ … ἐκκλησίαι Mulieres in ecclesiis taceant (Paulus, Kor 1,14,34): ἐκ-κλη-σία: -κλ- Schwundstufe 
von καλέω (> zu L. 7 Z): die zur Volksversammlung „herausgerufene“ Bürgerschaft; christlich: 
Gemeinschaft der Gläubigen, dann „Kirche“ als Gebäude (> 62): seltenes concretum pro (statt) 
abstracto (konkrete statt der urspr. abstrakten Bedeutung); umgekehrt das häufigere abstractum pro 
concreto > 70, A. 2.: κυριακή > 9.      
Τὰς γυναῖκας λούεσθαι ἔνδον vom gleichen Autor wie L. 6 A – γυμνάσιον > 62. 
Δεῖ παιδεύεσθαι Auf Rhodos wirkte das ursprüngliche Matriarchat weiter: Die auf dem Tempelberg 
verehrte Fruchtbarkeitsgöttin Lindia wurde erst im 4. Jh. „Athena“ genannt. Kleobulos ist unter den 
Sieben Weisen der einzige, von dem eine Familienangehörige erwähnt wird und der sich zur Stellung 
der Frau äußert: vgl. L. 29 B 1. Seine Tochter Kleobuline verfasste wie er Versrätsel (DL 1,89, 91). – 



 
 

21 

παρθένος (ohne Entsprechung in idg. Sprachen) ist ein Wort der „Pelasger“, der vorgriech. Bevöl-
kerung mit matriarchalischer Kultur. Griechen heirateten pelasgische „Mädchen“.   Literatur:  
Theano. Briefe einer antiken Philosophin, gr.- dt., RUB 18787, 2010. 
Paoli Ugo Enrico: Die Frau im alten Hellas, 1955.  
Burck Erich: Die Frau in der griechisch-römischen Antike, 1969. 
Pomeroy Sarah B.: Frauenleben im klassischen Altertum. Kröner 1985 (engl. Original 1975). 
Specht Edith: Schön zu sein und gut zu sein. Mädchenbildung und Frauensozialisation im antiken   
                 Griechenland. Wiener Frauenverlag 1989. 
Reinsberg Carola: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken Griechenland. C.H. Beck 1989. 
Kytzler Bernhard: Frauen der Antike. Kleines Lexikon antiker Frauen von Aspasia bis Zenobia.  
                   Artemis&Winkler 1994 und Insel Tb. 1997 
Hartmann Elke: Frauen in der Antike. München: C.H. Beck 2007. Meine Rezension in IANUS 2008 schicke ich  
                    auf Wunsch gerne zu.  

Δ Kindliche Sprache παιδίον (> ngr. παιδί) schon ohne Deminutivbedeutung > 17.  
Der Sprachentwicklung des Kindes analog ist nach Ar. 1. die der menschlichen Erkenntnis: Sie ist 
zuerst „abstrakt“ (von Details absehend) und auf das Ganze gerichtet: # ἡ αἴσθησις τοῦ καθόλου 
ἐστιν οἷον ἀνθρώπου (Anal. post. 2,19), und 2. die der Philosophie: ψελλιζομένῃ (einer Lallenden) γὰρ 
ἔοικεν (gleicht) ἡ πρώτη φιλοσοφία (Μet. 393a15), weil sie mit abstrakten Begriffen beginnt, z.B. 
Parmenides´ „Seiendem“ (ὄν). Die moderne Entwicklungspsychologie bestätigt die Beobachtung des 
Aristoteles: Kinder haben zuerst den allgemeineren Begriff: z.B. Apfi (= Obst) auch für die Banane, 
Wauwau für alles mit Fell.  
Ε Nach einem Sieg Alexanders: Nach schweren Kämpfen im NO des Perserreichs 330 – 327 war 
der Sieg über den persischen Satrapen Oxyartes in Sogdiane (j. Samarkand in Usbekistan) für 
Alexander besonders wichtig. In der Folge half ihm Oxyartes bei der Unterwerfung seines eigenen 
Stammes, wurde sein treuer Gefolgsmann und dann Satrap bei den indischen Parapamisaden. 
Alexander heiratete Rhoxane, aus Liebe, wie Arrian berichtet, oder um die stolzen Perser zu ver-
söhnen: nach iranischem Ritus, durch gemeinsames Verzehren eines Brotes… in Formen, wie sie sich 
noch heute erhalten haben (Bengtson). Rhoxane gebar Alexander einen postumen Sohn. Oxyartes 
unterstützte nach Alexanders Tod den Feldherrn Eumenes, der Alexanders Nachfolger Antigonos 
unterlag. Eumenes, seine Tochter und deren Sohn wurden hingerichtet.  
324 heiratete Alexander bei der „Massenhochzeit“ der 10.000 in Susa noch zwei Perserinnen: Stateira, die 
Tochter des Dareios III. (S. 88), und Parysatis, die Tochter des drittletzten Perserkönigs Artaxerxes III.   
ὡς ἀκούει τοὺς παῖδας: ἀκούω + acc. meist für unwillkürliches Hören (e. hear), + gen.: zuhören, 
lauschen (e. listen). (Gegen die „Regel“: 13 Δ mit Gen. für unwillkürl. Hören). – ὥρα > 62.  
Ü 5: Histologie: Gewebelehre. Medizinische Disziplinen wurden entweder nach antiken Vorbildern (z. B. 
παθο-λογία) mit -logie bezeichnet oder nach ἰατρεία (Heilung) mit -iatrie: Holubar K. / Schmidt C.: Medizinische 
Terminologie und ärztliche Sprache. Wien: Facultas 22007. 

9. Lektion 
Die so „unregelmäßigen“ Deklinationen der Personalpronomina zeigen: 
1. eigene Formen: reiner Stamm: ἐγώ, με (ἐ-μέ analog nach ἐγώ > 68), σύ (dorisch τύ: vgl. lat. tu), 
σε, ἑ- sich (vgl. lat. se) in ἑ-αυτόν. – 2. eigene Endung: dat. pl. ἡμ-ῖν, ὑμ-ῖν = Lokativ-i + ν (vielleicht 
vom Dual auf -οιν). – 3. Endungen der Nomina: a) der O-Dekl.: gen. sg.: (ἐ)μοῦ, σοῦ, gen. pl. -ῶν,  
b) der Kons. Dekl.: dat. -ι: ἐμο-ί, σο-ί, ο-ἱ = αὐτῷ, *ἡμε-ες > ἡμεῖς, *ὑμε-ας > ὑμᾶς.  
A Aus dem Neuen Testament: Jesus in seiner Heimat: zu den Formen τούτῳ, τούτου: οὗτος ist der 
Ersatz für ursprünglich demonstratives ὁ. Es wird unterschiedlich erklärt: 1. *ho-u-to-s = Pronominalstamm ὁ 
- ἁ - το + Partikel *u („wiederum“) + Pronominalstamm to (ΜΒ ΙΙ 88), 2. aus dem myken. (= altjon.) Neutr. 
τοτο, altatt. τοτον als Verdoppelung des Pronominalstamms, ohne die Partikel -u- (Rix 184). Aus dieser 
zweiten Erklärung für den Schulgebrauch vertretbar:  
Οὗτος gleichsam eine „Verdoppelung des Artikels“.   
Paulus an die Ephesier: εἷς, μία, ἕν: § 50, 2. 



 
 

22 

Christus: Ἡ βασιλεία… Die Vorgeschichte: Matth. 22,15 ff.: Die Pharisäer kommen mit Leuten des 
Herodes zu Jesus, um ihm eine Falle zu stellen, und fragen: „Ist es erlaubt, dem Kaiser Steuern zu 
zahlen oder nicht?“ Jesus aber erkannte ihre böse Absicht und sagte: „Ihr Heuchler, warum stellt 
ihr mir eine Falle? Zeigt mir die Münze, mit der ihr eure Steuern bezahlt!“ Da hielten sie ihm einen 
Denar hin. Er sagt: „Wessen Bild und Aufschrift ist das?“ Sie sagen: „Des Kaisers“. Darauf sagt er 
zu ihnen: „ἀπόδοτε (gebt) οὖν τὰ Καίσαρος Καίσαρι καὶ τὰ τοῦ θεοῦ τῷ θεῷ“. Eine kluge Antwort: 
Ein Nein hätte als Aufruf zum Aufstand gedeutet werden können, ein Ja als eine (höchst unpopuläre) 
Unterstützung der römischen Fremdherrschaft (Winkler 34; zur weitreichenden welthistorischen Bedeutung 
dieses berühmten Satzes s. Winkler 1194 f). καὶ ἀκούσαντες ἐθαύμασαν καὶ ἀφέντες αὐτὸν ἀπῆλθον Als sie 
das hörten, wunderten sie sich, ließen ihn frei und gingen. Dann bringen die Juden Jesus zu Pilatus, 
um seine Hinrichtung zu erwirken. Pilatus fragt ihn unter vier Augen, ob er der König der Juden sei. 
Er versichert, dass er sich nicht selbst so bezeichnet habe (was die Juden verleumderisch behaupten: 
L. 22 B), denn Ἡ βασιλεία… Darauf die Worte des Pontius Pilatus. Als dann die Juden die 
Kreuzigung verlangen: ὁ Πιλᾶτος…λαβὼν ὕδωρ ἀπενίψατο τὰς χεῖρας … λέγων· ἀθῷός εἰμι ἀπὸ τοῦ 
αἵματος τούτου ... ließ Wasser bringen, wusch sich ... die Hände und sagte:“Ich bin unschuldig am 
Blut dieses Menschen“ (Matth. 27,24).  
B Marc Aurel: Ζητῶ τὴν ἀλήθειαν Man beachte die 1. Person: An die Stelle des „missionari-
schen“ Eifers der früheren Philosophen, die Schüler um sich sammelten und ihre σοφία an sie 
weitergaben, trat schon bei Aristoteles (Nikomachische Ethik) und Seneca (Epistulae morales ad Lucilium) der 
literarische Unterricht. Den nächsten Schritt macht Marc Aurel mit den Büchern An sich selbst: 
Diese sog. Selbstbetrachtungen sind vielmehr Aufforderungen an sich selbst (> L. 32 E): Er ist 
zugleich Lehrer und sein eigener Schüler: eine Verinnerlichung des Meisterprinzips (Sloterdijk 450 > zu 
1 E). – Μή, εἴ τι αὐτῷ σοι vgl. 5,9: Empfinde keinen Ekel, lass deinen Eifer und Mut nicht sinken, 
wenn es dir nicht vollständig gelingt, alles nach richtigen Grundsätzen auszuführen; fange vielmehr, 
wenn dir etwas misslungen ist, von Neuem an... Hier ist das calvinistische Arbeitsethos vorbereitet, in dem der 
Soziologe Max Weber die Wurzel des Kapitalismus sah (Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, 
1920), aber seine These wird heute vielfach bezweifelt (Näheres s. Winkler 117ff.). – Ἀνθρώπῳ οὐδενὶ Forts.: 
οὐδὲ βοΐ, ὃ οὐκ ἔστι βοϊ-κόν, οὐδὲ ἀμπέλῳ, ὃ οὐκ ἔστιν ἀμπελικόν, οὐδὲ λίθῳ, ὃ οὐκ ἔστι λίθου ἴδιον 
Auch nicht einem Rind, was nicht einem Rind eigen ist ...  
Γ Τί ἐστι πολέμιον τί < τιδ, wie ἄλλο[δ] und ἐκεῖνο[δ]: Sie haben die pronominale Neutrumendung -
d verloren, z. U. von lat. quid, aliud, istud, illud > 69.    
Der Ausspruch wird dem Skythenprinzen Anacharsis zugeschrieben, der eine griechische Mutter 
hatte. Dem „edlen Wilden“ werden dann oft Motive der kynischen Philosophie (> 64) in den Mund 
gelegt, z.B.: In Griechenland bei Solon zu Gast (592 – 89), als dieser Gesetze ausarbeitete, meinte er, 
die Gesetze seien wie Spinnweben, die die Schwachen fangen und von den Starken zerrissen werden. 
Über Anacharsis´ Schicksal > zu L. 16 E. 
Plautus Asin. 495: Lupus est homo homini, non homo: daraus Homo homini lupus.  
Dagegen der spanische Dominikaner Francisco de Vitoria (1483-1546), der Begründer des Völkerrechts: Non enim homo 
homini lupus, sed homo. Diesen Satz formuliert Ernst Bloch als Motto seines Hauptwerks (Das Prinzip Hoffnung,1954) 
als Wunsch: Homo homini homo (sc. fiat!). Allen politologischen Theorien liegen zwei konträre Thesen zugrunde:  
1. Der Mensch ist gut und von Natur aus für das Zusammenleben geeignet: L. 18 Γ; Augustinus: Homo homini amicus > 
Aufklärung: Montesquieu: Der Mensch will nicht die Unterjochung anderer, sondern Frieden. Rousseau: Die demo-
kratischen Prinzipien sind aus der menschlichen Natur zu rechtfertigen. – 2. Der Mensch ist schlecht: Dagegen wurden 
zwei Lösungen vorgeschlagen: a) der „starke Mann“: Nicolo Machiavelli, Il principe, 1532; b) Gesetze, um die 
Menschen vor einander zu schützen: Thomas Hobbes, Leviathan or the Matter, Form and Authority of Government, 1651 
(aus Angst vor der Zensur erst 1668 lateinisch publiziert): Die Menschen sind selbstsüchtig, machtgierig und grausam, 
sollen daher dem Staat ihre Freiheitsrechte abtreten und erhalten dafür Sicherheit. Aber der Staat wird so zum alles-
verschlingenden Leviathan (Ein alle bewachender und schützender Übermensch). – Unabhängig von diesen Theorien ist 
der „Rechtspositivismus“, die Reine Rechtslehre (1934, 21960) von Hans Kelsen, dem Begründer der österreichischen 
Verfassung: seine Grundthese: Gesetze bedürfen nicht einer moralischen Begründung, sie müssen nur durch demo-
kratischen Konsens zustande kommen, widerspruchsfrei und verständlich sein.    



 
 

23 

Ὁ σοφός Nach Cic. Parad. Stoic. 1,1,8 sagte Bias, einer der Sieben Weisen, als er beim Herannahen der 
Perser zum Erstaunen seiner Mitbürger ohne alles aus Priene floh: Omnia mecum porto mea. (Ähnliche 
Formulierungen s. Bartels). Sapiens omnia sua secum portat ist nicht antik.  
Δ Paulus war 55/56 in Athen. Aus seiner Begegnung mit Stoikern erklärt sich seine Vertrautheit mit 
Begriffen der stoischen Philosophie: ἀρετή, ἐλευθερία, φύσις, συνείδησις = con-scientia. σπερμο-
λόγος „Samen-sammler“: urspr. ein Epitheton von Vögeln (subst.: Saatkrähe), dann metaphorisch für 
einen, der oberflächlich Teilkenntnisse sammelt und „Wissensfetzen“ weitergibt, daher auch „Betrü-
ger“; bei Demosthenes „Schwätzer“.  
Ε Der Fuchs und der Affe Zu πίθηκος und anderen Termini der Paläoanthropologie > 73. 
                                                      10. Lektion 
Das Futur kommt vor dem für die Literatur wichtigeren Aorist, weil seine Formen eine Verständ-
nisbrücke zu den schwierigeren Aoristformen sind. Daher steht auch in Grammatiken und Wörter-
büchern das Futur bei der Nennung der Stammformen an erster Stelle.  
Α Παροιμίαι: Ὁ κοινὸς ἰατρὸς vgl. L. 4 A. θεραπεύ-σ-ει: Der Verbalstamm (§ 60) ist mit dem 
Präsensstamm identisch (der seltenere Fall!), Futur unterscheidet sich vom Präsens nur durch das 
Futurzeichen -σ-. – Οὔποτε ποιή-σ-εις von ποιέω: Verbalstamm mit langem, Präsensstamm mit 
kurzem Vokal. καρκίνος: schon bei Hippokrates auch für die Krankheit (wegen der Form der 
Geschwüre), lat. *carcer > cancer. –   
Eine Allegorie (> 70 B. 1.) und ein sprichwörtliches ἀ-δύνατον Unmögliches. Dazu eine Fabel (187 
Halm). Deren kurze Fassung von Babrios (109, jambische Trimeter): „Μὴ λοξὰ βαίνειν“, ἔλεγε καρκίνῳ μήτηρ, / „ὑγρῇ 
δὲ πέτρῃ πλάγια κῶλα μὴ σύρειν.“ / Ὁ δ´εἶπε· „μήτηρ ἡ διδάσκαλος, πρώτη / ὀρθὴν ἄπελθε, καὶ βλέπων σε ποιήσω.“ 
„Geh nicht schräg“, sagte die Mutter zum Krebs, „schleppe nicht deine Glieder schief über den glatten Stein“. Er aber 
sagte: „Mutter, meine Lehrerin, geh zuerst gerade, und ich schau dir zu und mach es nach“. 
Ein ἀδύνατον ist eine Periphrase (Umschreibung) für „niemals“. Zuerst in der Ilias (1, 234): Achill: Wahrlich 
bei diesem Zepter, das niemals Blätter und Zweige treiben wird, da es den Stamm in den Bergen verlassen hat 
und nicht mehr aufblühen wird ... das soll dir ein gewaltiger Eid sein. Wahrlich die Sehnsucht nach Achill 
wird über die Söhne der Achäer kommen... Rez.: R. Wagner, Tannhäuser III 3: Wie dieser Stab in meiner Hand 
/ nie mehr sich schmückt mit frischem Grün, / kann aus der Hölle heißem Brand / Erlösung nimmer dir 
erblühn. – Ovid, Ars 1,271: Eher schweigen im Frühling die Vögel, im Sommer die Grillen, oder dem Hasen 
voraus fliehet der Hund auf der Jagd, ehe ein Weib sich versagt dem Jüngling, der schmeichelnd ihr nach-
stellt. – Bei Plutarch eine Sammlung von Adynata: Meer austrinken, Meereswellen zählen, Wasser in einem 
Sieb tragen, Bock melken. –  Volkslied: Wenn der Mühlstein traget Reben und daraus fließt kühler Wein, wenn 
der Tod mir raubt das Leben, hör ich auf dir treu zu sein. – Matth. 19,24: Es ist leichter, dass ein Kamel durch 
ein Nadelöhr gehe, als dass ein Reicher ins Reich Gottes komme. Das ist nur dann ein Adynaton, wenn man 
das „Nadelöhr“ (τρῆμα ῥαφίδος) wörtlich nimmt. Aber metaphorisch wurde ein enges Stadttor in Jerusalem so 
genannt, dann wäre es kein Adynaton: Ein Reicher kommt so schwer in den Himmel, wie man ein beladenes 
Kamel durch dieses Tor bringt. κάμηλος wurde zur Zeit des NT schon „itazistisch“ [kamilos] gesprochen und 
war daher phonetisch identisch und leicht zu verwechseln mit κάμιλος = Schiffstau. Daher ist nicht zu 
entscheiden, ob es sich hier um ein Adynaton handelt.  
Γύμναζε παῖδας γυμνάσεις von γυμνάζω: der Präsensstamm ist oft mit j erweitert: § 60.  
Die Futurform wird klar, wenn man den Verbalstamm beachtet: 
                     Verbalstamm γυμναδ- 
       
      γυμνάζω < *γυμναδ-j-ω               γυμνά(δ)-σ-ω: mit Ausfall des Dentals wie φεί(δ)σομαι 
Was Hänschen nicht lernt, lernt Hans nimmermehr. – Früh krümmt sich, was ein Häkchen 
werden will: eine Allegorie > 70 B. 1. 
B Aus dem Neuen Testament: Ἡ ἀλήθεια: ἐλευθερώσει wie ποιή-σ-εις in A.  
Gemeint ist die Wahrheit des Glaubens, dass Jesus Gottes Sohn ist und daher die Juden keine 
Knechtschaft (wie in Ägypten) fürchten müssen. Der Satz kann auch anders gelesen werden:  
1. Im Sinn der Stoá: Die befreiende Wahrheit besteht im Erkennen des Weltgesetzes, dem sich der Weise fügt: Seneca De 
prov. 5,6: Nihil cogor, nihil patior invitus nec servio deo, sed assentior > Hegel: Freiheit ist Einsicht in die Notwendigkeit.  



 
 

24 

2. Als Kurzfassung der Definition der Willensfreiheit bei Marx: Freiheit des Willens heißt nichts anderes als die 
Fähigkeit, mit Sachkenntnis entscheiden zu können, d.h. die Wahrheit der Wissenschaft befreit von der Qual der 
Willensentscheidung. Dass das eine Illusion ist, zeigt Robert Musil mit seinem Ulrich, dem Mann ohne Eigenschaften, 
der vergeblich versucht, sich ästhetische Entscheidungen durch Information abnehmen zu lassen.  
3. Psychologisch: Das Schuldbekenntnis befreit von Gewissensqualen. 
Christliche Gebote: κλέψεις von κλέπτω < *κλεπ-j-ω: Präsensstamm mit j erweitert, Futur κλεπ-σ-ω > 
κλέψω. ἀγαπήσεις: α > η. – Auch im Dt. kann das Futur imperativisch sein, allerdings nur für 
strenge hic et nunc-Befehle: Du wirst jetzt dableiben! 
Die ersten fünf der hier genannten Gebote sind die Gebote 4 – 8 des christlichen Dekalogs.  
Sie stehen schon (in anderer Reihenfolge) im AT (Exodus 20,12-16), und hier sind anschließend 
(unter anderen) auch die Gebote 1 – 3, 9, 10 zu finden: Du sollst neben mir keine anderen 
Götter haben… Gedenke des Sabbats… den Namen des Herrn nicht missbrauchen … nicht 
nach dem Haus deines Nächsten verlangen… nicht nach der Frau deines Nächsten verlangen 
(20,17). Das Gebot der Nächstenliebe (ἀγαπήσεις) ist keines des Dekalogs und steht im NT nur  
hier (!); kurz danach: Verkaufe, was du hast, und gib es den Armen und du wirst einen Schatz 
im Himmel haben. 
Christus: ἀποστελῶ: von ~ στέλλω: *στελ-j-ω: j-Erweiterung, Futur *στελ-ε(σ)-ω: > στελῶ: 
sog. „Futurum contractum“: pl. στελέο-μεν > στελοῦμεν,  στελέε-τε > στελεῖτε: weitere Bei-  
spiele solcher Furura: § 62, 6.,7. Verbalstämme auf Liquidae (λ, ρ) und Nasale (μ, ν) bilden das 
Futur mit -εσ-, weil das Griech. die Konsonantenverbindungen λσ, ρσ, μσ, νσ meist vermeidet; 
aber das σ fällt zwischen den Vokalen aus (§ 22,1.); εο > ου und εε > ει: s. „unechte” Diphthonge: § 4. 
ἀπο-κτενοῦσιν: *ἀποκτεν-j-ω > ἀπο-κτείνω: Das j wird als ι in den Stamm vorgezogen: 
Futur: *κτεν-ε(σ)-ω > κτενέω > κτενῶ. – διώξουσιν: Verbalstamm διωκ- + σ.  
Γ Kyros: φεί(δ)σομαι: Dental vor σ fällt aus: vgl. ἐλπί(δ)ς, -ίδος. – ἄρξει wie διώξουσιν in B.  
ἔσται von εἰμί: Homer: ἔσ-σε-ται: Stamm + Futurzeichen + Medialendung, die logisch zu erwarten 
ist: § 85, 3. – μαχεῖσθε < *μαχε-(σ)-εσθε: Verbalstamm mit kurzem Vokal, daher Ausfall des σ: 
Auch einige Verba anderer Stämme haben ein Futurum contractum wie die Liquidae- und Nasal- 
stämme. – ἀπ-οίσουσιν von φέρω: Futur mit anderem Stamm (Näheres L. 12). – φανεῖται wie ἀπο- 
κτενοῦσιν in B: j in den Stamm vorgezogen: *φαν-j-ω > φαίνω, Futur: *φαν-ε(σ)-εται > φανεῖται.  
ἕξομεν von ἔχω: Verbalstamm σεχ- > *ἑχ-σ-ω = ἕξω (ἔχω nach § 16). 
Kyros II (559 – 530), der Gründer des persischen Großreiches (S. 88), besiegte die Assyrer, die 
damals schon unter der Oberherrschaft der Chaldäer (des neubabylonischen Reiches) standen. Dann 
eroberte er Babylon (539). Die Schonung des besiegten Gegners gehörte zu den Prinzipien seiner 
Herrschaft und ist nicht bloß ein Zug des Idealbildes, das Xenophon in der Κύρου παιδεία, dem 
ältesten „Erziehungsroman“, von ihm zeichnet. 
Δ Der Eid: ψηφιοῦμαι: mehrsilbige auf -ίζω: νομίζω: νομι(δ)-ε(σ)-ω > νομιεω > νομιῶ, -εῖς, -εῖ ..., 
medial: ψηφίζομαι - ψηφιοῦμαι; dagegen zweisilbiges κτίζω: fut. κτίσω wie γυμνάσω in A. 
In der Verfassungsänderung durch Ephialtes (462) traten an die Stelle des Areopags, des alten Adelsrates,  
(1.) die ἐκκλησία (hier mit δήμου angedeutet; s. zu 8 Γ),  
(2.) die βουλὴ τῶν πεντακοσίων der Rat der Fünfhundert,  
(3.) die ἡλιαία, ein Geschworenengericht von 6000 durch Los bestimmten Richtern, die nach Ablauf der 
Amtszeit der Beamten entschieden, ob diese κατὰ τοὺς νόμους gehandelt oder nach der τυραννίς oder 
ὀλιγαρχία gestrebt hatten. Die Authentizität des Wortlauts dieses Eides ist aber um stritten. 
Ε Thetis prophezeit: ἀπο-θανεῖ von ἀπο-θνῄσκω: der Präsensstamm zeigt 3 Abweichungen  
vom Verbalstamm θαν-: Schwundstufe θν- + η-Erweiterung + Suffix -ισκ: § 60. 
In der Apologie vergleicht sich Sokrates mit Achill: Auch diesem war die Verpflichtung, seinen 
Freund Patroklos zu rächen, wichtiger, als sein Leben zu schonen. Daher achtete er den den Tod 
und die Gefahr gering, als ihn seine Mutter warnt: Ilias 18,96: αὐτίκα γάρ τοι ἔπειτα μεθ´ Ἕκτορα 
πότμος ἑτοῖμος. Platon zitiert also den Hexameter nicht vollständig, wie er überhaupt die Szene 
sehr frei paraphrasiert (τιμωρέω ist kein homerisches Wort); daher das οὑτωσί πως (ungefähr so), 



 
 

25 

ὡς ἐγὼ οἶμαι. Thetis´ Warnung weist, wie auch anderes in der Ilias, über deren Inhalt hinaus:  
Achills Tod wird nach dem des Patroklos und Hektors die letzte in der Kette der Tragödien sein. 
Ein fiktives Grabepigramm für Hektor: AG 7,138. 
Abb. S. 32: Im 16. Buch der Ilias, Πατρόκλεια genannt, tötet Hektor, von Apoll unterstützt, Patroklos (787-
830), ohne dass vorher Achill seinen verwundeten Freund behandelte, wie eine (auf der Abbildung nicht 
sichtbare) Beschreibung über dem Vasenbild sagt. Zu dieser Illustration der Verbundenheit des berühmten 
Freundespaares inspirierten den Vasenmaler wohl auch Ilias 11,804-48: Hier verbindet Patroklos den ver-
wundeten Eurypylos. Dass Patroklos´ Blick auf Achills Genitale ein Hinweis auf deren Homoerotik sei, ist m. 
E. eine modische Fehlinterpretation.  

11. Lektion 
Die stoischen Grammatiker unterschieden: 
1. χρόνοι ὡρισμένοι, in ihrer Funktion „definierte“ Zeiten (ὁρίζω > zu L.1 B), das sind  
a) χρόνοι παρα-τατικοί, die „sich Hinziehendes“ ausdrücken (von παρα-τείνω ausdehnen): Präsens 
(ἐν-εστώς) und Imperfekt (παρατατικός), und  
b) χρόνοι τέλειοι, dieVollendetes ausdrücken: das Perfekt (συντελικός oder παρακεί-μενος) und 
Perfekt-präteritum (ὑπερ-συντελικός: § 86, 3.: S. 88 unten).  
2. χρόνοι ἀ-όριστοι, in dieser Hinsicht „un-bestimmte“ Zeiten: das Futur (μέλλων) und den Aorist, 
der a) Vergangenes sachlich und distanziert schildert, also mit bestimmter Betrachtungsweise = 
„Aspekt“ (§ 86,2.) und somit dem lat. histor. Perfekt, dem frz. passé simple und dem span. 
pretérito in-definí-do entspricht: letzterem auch mit der Bezeichnung: in-definí-do ≈ ἀ-όρισ-τος! und  
b) in den nicht-augmentierten Formen die Verbalhandlung schlechthin ausdrückt, sog. „kom-
plexive“ Funktion.  
A Johannesevangelium: Zu den Formen ἐδίωξαν und ἐμίσησεν > L. 10 A und B; zu ἀπέστειλα > 10 
Β: ἀποκτενοῦσιν: Wie dort das vorgezogene Präsenssuffix -j so bewirkt hier das ausfallende Aorist-σ 
die Dehnung des Verbalstammes στελ- > στειλ-: „Ersatzdehnung“ (§ 15, 3.); weitere Beispiele für 
solche Aoriste: § 62,7. Zur Funktion: ἐδίωξαν und ἐμίσησεν und ebenso die Prädikate in B zeigen, 
dass auch länger dauernde Handlungen mit dem Aorist (nicht dem Imperfekt!) ausgedrückt 
werden, entsprechend dem Aspekt (s. oben).  
Der Aspekt („Hinblick“) lässt sich „szenisch“ veranschaulichen: Von einem Bleistift – er stellt die länger 
dauernde Handlung dar – sieht man, wenn man den Arm seitlich ausstreckt und den Bleistift in der Richtung 
seiner Achse von der Seite „distanziert“ betrachtet, nur die kleine, gleichsam „punktuelle“ Schnittfläche. –  
Die wissenschaftlichen Bezeichnungen infektiv („nicht vollendet“, einfühlsam begleitend) für den Aspekt des Imperfekts 
und konfektiv (sachlich konstatierend) für den des Aorists (Schwyzer II 252) wurden in der Grammatik durch linear und 
punktuell ersetzt, die wissenschaftlich nur für die Aktionsarten verwendet werden. Diese Vereinfachung ist aber auch 
sachlich vertretbar: s. unten zu E. 
B Der Anfang ... Thukydides: γράφω: W. *grebh > kerben (uv.), einritzen > zeichnen, schreiben, 
malen. (vgl. engl. wright uv. ritzen > schreiben). Aoriste für länger dauernde Handlungen, ent-
sprechend dem „Aspekt“! 
Der fast 30-jährige Krieg (431 – 404) zwischen Athen und Sparta, der durch schwere Fehler der 
entarteten athenischen Demokratie und die Unterstützung Spartas durch die Perser entschieden 
wurde, beendete die Vormachtstellung Athens.    
Γ Aus der Verteidigungsrede des Sokrates: Der Aorist, weil der Siebzigjährige distanziert und 
resignierend auf sein Leben zurückblickt. – ἀρχὴν…ἦρξα ich bekleidete ein Amt: Objekt u. Prädikat 
vom gleichen Stamm, also gleicher etymologischer Herkunft: sog. „Figura etymologica“, eine 
Sonderform des „inneren“ Objekts, das den Inhalt der Verbalhandlung ausdrückt, also das im Verb 
Ausgedrückte wiederholt (§ 78 A.2.b). Weitere Beispiele:  
πόλεμον πολεμίζειν einen Kampf kämpfen (Ilias 2,121, vgl. lat. certamen certavi)  
μάχην ἐμάχοντο sie schlugen eine Schlacht (Ilias 15,673),  
πράττειν πράγματα Taten vollbringen (L. 39 H = Platon, Apologie 31d, vgl. facinus facere, Sall. Cat. 7,6)  
εὐεργετεῖν εὐεργησίαν eine Wohltat erweisen (Platon, Apologie 36c),  
# πεπλευκὼς … πλοῦν der die Seefahrt gemacht hat (L. 34 Γ = Lukian Nekr.Dial. 22) 



 
 

26 

Dt.: ein Spiel spielen, ein Leben leben, einen Tanz tanzen, einen Kampf kämpfen. Solche Objekte 
haben im Griech. selten, im Dt. meist ein adjektivisches Attribut: Goethe, Erlkönig: …gar schöne 
Spiele spiel ich mit dir.  
Figurae etymologicae im weiteren Sinn (nur im Dt.): 1. Mit einem inneren Objekt, das den Effekt (das 
Ergebnis), der Verbalhandlung angibt: „effiziertes“ Obj. (§ 78 A., 2.a): eine Grube graben. 
2. Mit einem „äußeren“ Objekt, das von der Verbalhandlung affiziert (betroffen) ist, aber auch ohne diese 
vorhanden wäre: „affiziertes Objekt“ (§ 78 A. 1.): Wäsche waschen. –  
οὐδενὶ … οὐδέν: § 98, 4.a), vgl. it. non vedo niente = span. no veo nada ich sehe nichts, > 69. 
Δ Lebenserfahrungen: ἔ-σφηλαν < *ἔ-σφαλ-σα § 15, 3. – Infinitive „komplexiv“: > 25 oben. 
Ε Die Alten: Wohl unter dem Einfluss des „starken“ Aorists (L. 12), der nicht (oder nicht nur) den 
subjektiven Aspekt einer Handlung ausdrückt, sondern oft die objektiv kurze Dauer, d.h. die 
punktuelle „Aktionsart“, können auch die Formen des schwachen Aorists mitunter diese Bedeu-
tung haben: θεασάμενος: „als er erblickte“. Oft ist nicht zu entscheiden, ob die Wahl der Aoristform 
von der objektiven Aktionsart oder dem subjektiven Aspekt bestimmt war, sie kann auch in 
beiden begründet sein. Daher ist es für den Schulgebrauch zweckmäßig, den Aorist in beiden Fällen 
einfach „punktuell“ zu nennen.  –  φημί > § 70 D. 
Z Cloelia: συνθήκας ποιησάμενοι … und Ἐπεὶ δὲ διενήξαντο: Die Vorzeitigkeit muss hier im Dt. 
mit dem Plusquampf. ausgedrückt werden; der griech. Aorist drückt sie nicht aus, sie ergibt sich 
nur aus dem Kontext. Im Gegensatz zum klassischen Latein kennen das Indogermanische und auch 
das Griechische grundsätzlich keine relativen Tempora (Schwyzer II 254):  
Der Terminus „Plusquam-perfekt“ ist daher im Griech. fehl am Platz: § 86, 3.  
Cloelia: Die von Livius (2,13,6-11) überlieferte Legende fasst P. Annius Florus (2. Jh. n.) in der 
Epitomé de Livio (1,10,7) ganz kurz: Cloelia, eine der Geiseln, die man dem König gestellt hatte, 
entkam der Wache und ritt (!) durch den heimatlichen Strom. Da ließ der König, durch so viele und 
große Wunder des Heldenmuts (vorher: Horatius Cocles und Mucius Scaevola) erschreckt, die Geiseln 
gehen und schenkte ihnen die Freiheit. Polyainos erzählt die Geschichte etwas kürzer, aber 
„weicher“ als Livius und fügt anschauliche Details hinzu: Die Mädchen kommen zum Baden, binden 
sich die Gewänder hoch, müssen durch die starke Strömung des Flusses schwimmen (nicht inter tela 
hostium!). Die Römer wollen den Vertrag einhalten (bei Livius fordert der zornige, drohende 
Etrusker Porsinas die Geiseln zurück), Cloelia meldet sich freiwillig als Schuldige und Porsinas 
(nicht die Römer) schenkt ihr das Pferd. Die ganze Geschichte ist ein „Aition“ (von αἴτιος: den 
Ursprung, αἰτία, erklärend) zu dieser Reiterstatue. 
Η Lebensregeln: σε … βλάψει: § 78 A. ad 1. – Κτῆσαι ἴδια Goethe Faust I, Nacht: Was du ererbt von 
deinen Vätern hast, erwirb es, um es zu besitzen. 

12. Lektion 
A Caesar: Zwei sogenannte „Stammwechselverba“ als erste Beispiele für den „Starken Aorist“, 
weil sie für diesen typisch sind: Wenn der Verbalstamm punktuelle Bedeutung hat (ελθ- an-
kommen, Fειδ- erblicken), wird die Stammformenreihe entweder mit einem Stamm linearer 
Bedeu-tung (ἐρχο- herankommen, ὁρα- betrachten > Pan-ora-ma!) „aufgefüllt“: Daher die 
wissenschaftliche Bezeichnung „Suppletivsysteme“ (supplere auffüllen, ergänzen. Die Bezeichnung 
„Stammwechsel“ ist nur deskriptiv, erklärt nichts) oder zu einem linearen Präsensstamm umgeformt (§ 60).  
Umgekehrt wird von Verben mit einem linearen Präsensstamm oder ohne bestimmte Aktionsart 
(νικάω siegen, Sieger sein) mit -σ ein punktueller Aorist gebildet: ἐνίκησα. Aus der Bildung des 
Aorists kann also auf die Bedeutung des Verbalstamms geschlossen werden! 
Pharnakes, König des Bosporanum Regnum um den sog. Kimmerischen Bosporus östl. der Krim, 
hatte, um das Reich seines Vaters Mithradates´ VI. von Pontos (NO-Kleinasien), zurückzuerobern, 
Kleinarmenien und Kappadokien besetzt und dort den römischen Statthalter bei Nikopolis besiegt (47 
v. Chr.). Caesar kam gerade aus Alexandria und besiegte Pharnakes nach nur fünf Tagen bei Zela  
(j. Zile, 200 km südöstl. von Sinop am Schwarzen Meer). Mit den berühmten Worten (lat. veni, vidi, 
vici: Sueton. Caes. 37,2) deutet Caesar an, dass er mit Pharnakes schneller fertig wurde als Sulla, 



 
 

27 

Lukullus und Pompeius mit Pharnakes´ Vater Mithradates, gegen den die Römer drei Kriege führen 
mussten (89 – 84, 83 – 81, 74 – 63).  
B Vorsokratische Philosophie: Zum Problem des Todes: γεν-έσθαι: Der punktuelle Stamm γεν- 
„plötzlich werden“ wird für die Bedeutung „entstehen“ zweifach umgeformt: mit Reduplikation γι- 
und Schwundstufe γν-. Die Aktionsarten müssen im Dt. mit unterschiedlichen Verben wiedergegeben 
werden, wenn sie nicht aus dem Kontext erkennbar sind: γενέσθαι (König) werden vs. γίγνεσθαι 
(reich) werden.  
δύο … διδασκαλίας Die Zeit vor der Geburt und den Schlaf mit dem Tod (eigtl. dem Totsein) zu 
vergleichen und diesen damit als Zustand der Bewusstlosigkeit zu erweisen, wird dann ein zentrales 
Argument bei Epikur: L. 24 K. Thanatos und Hypnos sind Brüder (Ilias 14,231) bzw. Zwillinge 
(διδυμάονες, Ilias 16,672), bei Hesiod Zwillinge und Söhne der Nacht (Theogonie 759). Sokrates, der 
Schüler des Anaxagoras (> 64) vergleicht den traumlosen (!) Schlaf mit dem Tod (Apol. 40c).  
Cic.Tusc. 1, 92: Habes somnum imaginem mortis et dubitas, quin sensus in morte nullus sit, cum in eius 
simulacro videas esse nullum sensum?  – Statuette des Hypnos im KHM Wien. 
Zur Kausalität: βούλεσθαι ohne Akk.: das Hauptsatz-Subjekt wird nicht wiederholt (vs. lat. se 
velle). Verbalstamm εὑρεῖν: „entdecken“, umgeformt εὑρ-ίσκειν forschen (weitere Beispiele: 
Gramm. S. 87 oben).  
Δημόκριτος … αἰτίαν Demokrit kennt nur drei Prinzipien: Atome, leerer Raum, Bewegung, und die 
Frage nach der Ursache dieser Bewegung führt zu einer vorhergehenden Bewegung usw. ad 
infinitum. In dieser Aporie (Ausweglosigkeit) des „regressus ad infinitum“ (endlosen Zurückgehens) 
sucht er wenigstens eine nicht mehr zu hinterfragende Ursache: μίαν αἰτίαν. Dafür will er sogar auf 
die Königsherrschaft über die Perser, die sprichwörtlich prunkvollste, verzichten. Vgl. Er lebt wie Gott 
in Frankreich und Shakespeares Richard III., der seine Königsherrschaft für ein Pferd anbietet, V 4:  
A horse, a horse! My kingdom for a horse! 
Platon glaubte eine letzte Ursache zu erkennen: Wir müssen zwei Arten von Ursachen unterscheiden: das Notwendige und 
das Göttliche: Dieses ist erst durch das Notwendige zu begreifen (Tim. 68e), d.h. der Demiurg ist „hinter“ den von ihm 
geschaffenen Naturgesetzen zu erkennen. Für Aristoteles ist die letzte Ursache das πρῶτον κινοῦν (erste Bewegende, 
Met. 1073a26).  
Das alte „Kausalitätsprinzip“ (Leukipp DK 67 B 2: Οὐδὲν χρῆμα μάτην zufällig γίνεται, ἀλλὰ πάντα ἐκ λόγου 
καὶ ὑπ´ ἀνάγκης) ist zuerst im 18. Jh. vom englischen Empiristen David Hume in Frage gestellt (wir halten 
irrtümlich ein post hoc für ein propter hoc) und dann im 20. Jh. erschüttert worden: von Max Plancks 
Quantentheorie (1900), von der „Brown´schen Molekularbewegung“ (im atomaren Geschehen gebe es 
Wirkungen ohne Ursachen), von Heisenbergs Unschärferelation (1927: keine Kausalität feststellbar, weil jede 
Messung eine Änderung des bisherigen Zustands). Das Problem der Kausalität ist bis heute strittig: Einstein, 
Schrödinger, Popper, Gerardus t´Hooft (Nobelpreis 2011) glauben an sie (auch wenn sie im atomaren Bereich 
nicht feststellbar ist), Niels Bohr und Ludwig Wittgenstein nicht.  
Γ Γυνὴ καὶ ἰατρός Der Text enthält Beispiele für alle Funktionen der Vergangenheitszeiten: Aorist: 
ἐνόσησε kann außer distanziert berichtend (wie παρεκάλεσεν, ἤγαγεν) auch ingressiv sein (§ 86,2.b): 
wurde krank; komplexiv (nur die Verbalhandlung bezeichnend): παθεῖν; vorzeitig: ἐξήνεγκε, ἐθερά-
πευσεν, ἐπηγγειλάμην. – Imperfekt: iterativ: ἔχριε, ἔκλεπτεν, ἔβλεπον, linear: ἐνόσουν, de conatu: 
ᾔτει forderte immer wieder = wollte den Lohn; mit Anteilnahme erzählend: ἔλεγε.  
Die Pointe der Geschichte liegt in der Doppeldeutigkeit (Polysemie) von „sehen“: alternierend 
zweimal im organisch-medizin. Sinn von „sehen können“: καλῶς βλέψω, βλέπειν με; zweimal im 
psycholog. Sinn von „erkennen“: χρήματα ἔβλεπον, οὐδὲν δύναμαι ἰδεῖν. – 2 Varianten bei HH.  
Δ Zwei Witze: „Gedankenwitze“ (wie die meisten im Philogelos): Beide beruhen auf falscher Logik: 
ein Toter kann nicht verkauft werden; Traum und Realität werden gleichgesetzt), aber der erste ist 
besser, weil zugleich ein Beispiel für die Unifizierung: Das Sterben wird mit einer beliebigen 
anderen „Tätigkeit“ (ἐποίησεν) gleichgesetzt. (> zu L. 6 A). –  
ἀγρός: urspr. die Fläche, auf die man das Vieh treibt: ἄγω > ἀγρός, vgl. treiben > Trift. 
ἦν „ich war“ < *ἐ-εσ-ν: Ausfall des σ und Ersatzdehnung. 
 



 
 

28 

13. Lektion 
A Παροιμίαι· Ὁ γραμμάτων … βλέπει βλέπων Die Assonanz unterstreicht das Paradoxon, 
zugleich eine Unifizierung (wie L. 6 A u. 12 Δ): βλέπει erkennendes, βλέπων organisches Sehen. – 
Τὸν καπνὸν φεύγων:  Vom Regen in die Traufe: Allegorien > 70 B. 1. –  Ἀνδρὸς vgl. zu L. 3 Γ und 
L. 7 B. – Τοῖς διὰ τῆς δόξης  Nicht nur der Neid der Menschen, sondern auch der der Götter bedroht 
die „Berühmten“: Die griechische „Theologie des Götterneids“ bestimmt das Geschichtsdenken 
Herodots: Solon warnt Kroisos: τὸ θεῖον … φθονερόν (1,32); weitere Exempla: das Schicksal des 
Polykrates (3, 40 – 43, 125), bekannt aus Schillers Ballade: Der Ring des Polykrates, 52 ff.: Mir grauet 
vor der Götter Neide, / des Lebens ungemischte Freude / ward keinem Irdischen zuteil. – Artabanos 
warnt seinen Neffen Xerxes vor einem Krieg gegen die Skythen: Ὁρᾷς τὰ ὑπερέχοντα ζῷα ὡς κεραυνοῖ ὁ θεὸς οὐδὲ ἐᾷ 
φαντάζεσθαι…φιλέει γὰρ ὁ θεὸς τὰ ὑπερ-έχοντα πάντα κολούειν… Du siehst, wie der Gott alle überragenden Wesen mit 
dem Blitz trifft und sie nicht aufkommen lässt, denn der Gott will alles Überragende verhindern (Herodot 7,10,5).  
Eine Säkularisierung dieser Theologie ist Friedrich Hebbels (1813-1863) Theorie des Tragischen: In der Maßlosigkeit 
liegt die Schuld. (in: Mein Wort über das Drama): Alles, was den Durchschnitt überragt, ist zu tragischem Untergang 
bestimmt: in Herodes und Mariamne das Selbstbewusstsein Mariamnes, in Gyges und sein Ring (Dramatisierung von 
Hdt.1, 8-12) die Sittsamkeit Rhodopes; die Schönheit der Agnes Bernauer; in den Nibelungen die Stärke Siegfrieds und 
die Treue Kriemhildes. – 
Ἃ πάσχοντες Was du nicht willst, dass man dir tu… Positiv formuliert Matth. 7,12: Πάντα οὖν, ὅσα 
ἐὰν θέλητε, ἵνα ποιῶσιν ὑμῖν οἱ ἄνθρωποι, οὕτως καὶ ὑμεῖς ποιεῖτε αὐτοῖς: Alles, was ihr wollt, dass 
euch die Menschen tun, das tut auch ihr ihnen. – 
Ἐν παισὶ vgl. Heraklit DK 22 B 88: Dasselbe ist lebendig und tot und wach und schlafend und jung 
und alt, denn dieses schlägt um in jenes und jenes in dieses.  
G. Chr. Lichtenberg (1776): …alles, was das Kind spricht und tut, tut gewiss auch der Mann in anderen 
Dingen … denn wir sind doch nur Kinder von mehreren Jahren. – William Wordsworth (1802): My heart 
leaps up when I behold / A rainbow in the sky: / So was it when my life began, / So is it now I am a man;/ So 
be it when I shall grow old, / Or let me die! / The child is father of the man. – Schopenhauer: Wer nicht 
zeitlebens gewissermaßen ein großes Kind bleibt…, kann ein sehr nützlicher und tüchtiger Bürger dieser Welt 
sein, nur nimmermehr ein Genie. (Die Welt als Wille und Vorstellung, 1819). 
Γ Aus dem „Philogelos“: Σχολαστικός: Pointe durch Unifizierung (wie 6A, 12Δ, 13A): τρέφουσιν: 
durch ihren materiellen Wert, nicht, wie es sein sollte, durch ihren geistigen Nutzen. – ὀρφανός + 
τρέφω > 62. – Σχολαστικὸς οἰκίαν πωλήσων: § 86, 4. a. Εin schönes Beispiel für die Grundbedeutung 
von παρά-δειγμα: Zeigestück, Muster. Heute z.B. vom Urmeter in Paris; außerdem: Flexionsbeispiel in einer 
Grammatik. In der heutigen Wissenschaftstheorie ist „Paradigma“ eine dominierende wissenschaftliche 
Orientierung, tiefgreifende kulturelle oder wissenschaftliche Neuerungen werden „Paradigmenwechsel“ 
genannt, z.B. die Schließung der Akademie, der letzten „heidnischen“ Philosophenschule 529 n. Chr. und, 
zufällig im gleichen Jahr, die Gründung des Benediktinerklosters Monte Cassino; in der Astronomie: Koper-
nikus´ heliozentrisches System; in der Physik: Newtons Gravitationstheorie, in der Biologie: Darwins 
Evolutionstheorie; Plancks Quantentheorie (1900), Einsteins Relativitätstheorie; Freuds Psychoanalyse; in 
der Technik die Digitalisierung. Der Begriff „Paradigmenwechsel“ wird heute leider oft zu sehr gedehnt und 
jede Änderung so genannt.  
Δ Λύκος καὶ γυνή· παῦσαι τοῦ κλαίειν: gen. separationis: § 80 B. – Rez.: Babrios 16, Avianus 1 
 

14. Lektion 
A Ὄνος ἄγριος Rez.: Babrios 100; variiert: Feldmaus und Hausmaus: Hor. Sat. 2, 6,79–117; Babrios 108; 
Wolf und Hund: Λύκος ἐν κλοιῷ δεδεμένον ὁρῶν μέγιστον κύνα ἤρετο· „Δήσας τίς σ´ ἔθρεψε τοιοῦτον;“  Ὁ δὲ ἔφη· 
„κυνηγός.“ „Ἀλλὰ τοῦτο μὴ πάθοι λύκος· ἐμοὶ γὰρ μᾶλλον φίλος λιμὸς ἢ κλοιοῦ βάρος.“ Ein Wolf sah einen sehr großen, 
an die Kette gefesselten Hund und fragte ihn: „Wer hat dich so angebunden und gefüttert?“ Der sagte: „Der Jäger“. 
„Das möchte ich als Wolf nicht erleiden, denn mir ist der Hunger lieber als das Gewicht der Kette.“ (294 HH). – 
κέντρον > 70 A. 2. – μέγα(λ)-: Megabyte > 60. 
B Kinder…Homer: vorher: Ἐξαπάτηνται (getäuscht sind) οἱ ἄνθρωποι πρὸς τὴν γνῶσιν τῶν φανερῶν 
(des Sichtbaren) παραπλησίως (ähnlich) Ὁμήρῳ, ὃς ἐγένετο τῶν Ἑλλήνων σοφώτερος (der Weiseste) 
πάντων. Ἐκεῖνόν τε γὰρ παῖδες φθεῖρας… Homer kann die Wahrheit des paradoxen Satzes der 



 
 

29 

Kinder nicht erkennen, weil er sich nur an das Sichtbare hält. Der ganze Text ist somit ein Gleichnis 
für die rationalistische Erkenntnistheorie Heraklits: Um zu wahrer Erkenntnis zu gelangen, muss der 
Mensch die sichtbare empirische Welt mit dem Verstand (νόος) hinterfragen.  
Dieselbe Aussage allegorisch DK B 93: Ὁ ἄναξ (Gott), οὗ τὸ μαντεῖόν (Orakel) ἐστι τὸ ἐν Δελφοῖς, οὔτε λέγει οὔτε 
κρύπτει, ἀλλὰ σημαίνει (gibt Zeichen): Apoll gibt mit seinen Orakelsprüchen (≈ die empirische Welt) Anhaltspunkte, die 
der Orakelbefrager (der Forschende) richtig deuten muss, um Erkenntnis zu gewinnen. 
Γ Lebenserfahrungen: Νήπιος Hesiods Satz wird illustriert in der Fabel von Nachtigall und 
Habicht (L. 36 E). Lieber der Spatz in der Hand als die Taube auf dem Dach. –  
Διπλῶς ὁρῶσιν zum metaphor. ὁράω > zu L. 12 Γ. vgl. Lesen ist Abenteuer im Kopf.  
Δ Die Göttin Aphrodite: Bei Diehl als Platonisch, in AG 16, 162 als anonym. 
AG 16,168, ebenfalls anonym, kann als Vorspann dazu gelesen werden:  
 Γυμνὴν εἶδε Πάρις με καὶ Ἀγχίσης καὶ Ἄδωνις· 
   τοὺς τρεῖς οἶδα μόνους. Πραξιτέλης δὲ πόθεν;         οἶδα ich weiß, ich kenne 
Im 16. Buch der AG weitere acht Epigramme auf diese Statue (Παφία = Ἀφροδίτη):  
1. Τίς λίθον ἐψύχωσε; Τίς ἐν χθονὶ Κύπριν εἰσεῖδεν;       ψυχόω beleben 

    Ἵμερον ἐν πέτρῃ τίς τόσον εἰργάσατο;        ἵμερος Sehnsucht; Liebreiz 
Πραξιτέλους1 χειρῶν ὅδε που πόνος, ἢ τάχ᾿ Ὄλυμπος        1) gen.  χηρεύω + gen. verwaist sein 

                     χηρεύει Παφίης εἰς Κνίδον ἐρχομένης; (159, anonym).        Παφίη und Κυθέρεια = Ἀφροδίτη 
2.  Ἡ Παφίη Κυθέρεια δι᾿ οἴδματος ἐς Κνίδον ἦλθε        οἶδμα Wogenschwall, Meer 
               βουλομένη κατιδεῖν εἰκόνα τὴν ἰδίην.         εἰκών, όνος Bild, Statue  

Πάντῃ ἀθρήσασα περισκέπτῳ ἐνὶ χωρῷ          πάντῃ von allen Seiten, ἀθρέω betrachten 
    φθέγξατο· „Ποῦ γυμνὴν εἶδε με Πραξιτέλης;“ (160, Platon) περισκέπτῳ von überall sichtbar 

3. Τὴν Παφίην γυμνὴν οὐδεὶς ἴδεν· Εἰ δέ τις εἶδεν,         gesehen – στησάμενος 
     οὗτος ὁ τὴν γυμνὴν στησάμενος Παφίην. (163, Lukian)      der sie aufgestellt hat 
Mit Anspielung auf das Parisurteil: 
4. Παλλὰς καὶ Κρονίδαο1 συνευνέτης εἶπον ἰδοῦσαι          1) = Κρονίδου des Kroniden 
      τὴν Κνιδίην· „Ἀδίκως τὸν Φρύγα μεμφόμεθα. (165, Euenos)   συνευνέτης Gemahlin,   
                                                               Φρύξ Phryger = Trojaner: Paris            
Praxiteles ist der Hauptvertreter des „Schönen Stils“, der zweiten Epoche der klassischen Kunst nach dem 
„Hohen Stil“. Seine Aphrodite ist die erste großplastische Darstellung einer nackten Frau in der griechischen 
Kunst (die Nymphen hatte er bekleidet dargestellt: AG 6, 317) und war sein berühmtestes Werk. Sein Modell 
war die besonders für die Schönheit ihrer Brüste berühmte Phryne: Καὶ ὁ Πραξιτέλης δὲ ὁ ἀγαλματοποιὸς 
(Bildhauer) ἐρῶν αὐτῆς τὴν Κνιδίαν Ἀφροδίτην ἀπ᾿ αὐτῆς ἐπλάσατο (πλάττω formen) (Ath. Deipn. 13,590f). Die 
Statue wurde in einem kleinen Tempel (aedicula) so aufgestellt, dass sie von allen Seiten betrachtet werden 
konte (περισκέπτῳ ἐνὶ χωρῷ) und war während der gesamten Antike das Ziel von bewundernden Touristen. 
Die Göttin hat sich zum Bad entkleidet und legt ihr Gewand auf einem Wassergefäß ab. In einem uralten 
Gestus der Fruchtbarkeitsgöttinnen liegt die rechte Hand über der Scham. Aphrodite blickt in eine unbe-
stimmte Ferne, von einem Betrachter weiß sie nichts … bleibt distanziert in ihrer eigenen Sphäre (Borbein 273f.).  
Plinius liefert eine pikante Anekdote: Ferunt amore captum quendam, cum delituisset noctu, simulacro 
cohaesisse eiusque cupiditatis esse indicem maculam (Nat. hist. 36,21).   
E Σχολαστικοῦ υἱὸς: „Narrenwitz“, pointiert durch das Motiv Der Apfel fällt nicht weit… 
Z Ein Spartaner: Schon Pindar (fr. 169,1) hatte den νόμος als πάντων βασιλεύς bezeichnet: Als 
höchste Autorität ist er der bessere βασιλεύς, und in Platons letztem Werk (Νόμοι) treten die Gesetze 
an die Stelle der Philosophenkönige der Πολιτεία. James Harrington fordert ein empire of laws and 
not of men (1656) > Montesquieu: Vom Geist der Gesetze (1748) > die Verfassung der USA (1780): 
government of laws and not of men. Popper: Wir brauchen in der Politik nicht sosehr gute Menschen 
wie gute Institutionen, welche Kontrolle über die Herrscher ermöglichen. Winkler 1194 f.: Das 
Bekenntnis zur „rule of law“ war vor 1914 das normative Minimum, das die Nationen des Westens 
untereinander verband. Vgl. zu L. 18 A. 
H Ἀλώπηξ 2 Varianten (HH). Rez.: Phaedr. 1,7: ohne das Wortspiel κεφαλήν· ἐγκέφαλον.  
L Protagoras: Dieser sog. „Homo-mensura-Satz“: „Der Mensch (ist) das Maß“, ein sophistisches 
Meisterstück, bewußt vieldeutig und offen für viele Interpretationen, je nach Auffassung der Begriffe  
ἄνθρωπος und χρήματα:               



 
 

30 

                                              ἄνθρωπος 
                                  
χρήματα                     generell: oder               individuell  
1. Dinge, Sachen:         Skeptizismus                  Solipsismus, 

empir. Welt              oder kantianisch?          individueller Konstruktivismus:         erkenntnis- 
2. Sinnesdatum:            Sensualismus                E.v. Glasersfeld, P. Watzlawick         theoretische      
    1. + 2. > naturwissenschaftl. Konstruktivismus: David Bloor u.a. 
3. Geschäft, Unter-       gegen Theokratie,          ethischer Individualismus:              ethische                           
    nehmung > Politik    für offene Gesellschaft   Max Stirner, F. Nietzsche              Interpretation 
Mit einem generellen ἄνθρωπος und χρῆμα (1.) opponiert der Sophist skeptisch gegen Parmenides´ 
und Heraklits Ontologien: Nicht ein abstraktes Seiendes bzw. einen göttlichen λόγος kann der 
Mensch erkennen, sondern nur die ihn umgebende Welt (ob ὡς „dass“ oder „wie“, ist nur unser 
Problem bei der Übersetzung), soweit sie (mit Kant gesprochen) seinen Anschauungsformen und den 
Kategorien seines Denkens entspricht.  
Mit (2.) und ὡς = „wie“ ist der Satz eine erkenntnistheoretische Aussage im Sinn eines Sensualismus 
und zugleich eine bis heute gültige wahrnehmungspsychologische.  
Mit (3.) wird der Satz zu einer politologischen Aussage gegen eine theologische Begründung des 
Rechts, wie sie Heraklit gegeben hat: Τρέφονται οἱ ἀνθρώπειοι νόμοι ὑπὸ τοῦ θείου (DK B 114), und 
zugleich für eine demokratische und „offene“ Gesellschaft im Sinne Poppers.  
Wenn man ἄνθρωπος individuell versteht, wird der Satz extrem skeptizistisch wie der des Sophisten 
Gorgias DK 82 B 3: τρία κεφάλαια· πρῶτον, ὅτι οὐδὲν ἔστιν, δεύτερον, ὅτι, εἰ καὶ ἔστιν, ἀ-κατά-ληπτον 
ἀνθρώπῳ, τρίτον, ὅτι, εἰ καὶ καταληπτόν/γνωστόν, ἀλλὰ τοί γε ἀνέξοιστον καὶ ἀν-ερμήνευτον τῷ πέλας Drei 
Grundsätze: 1. Dass nichts ist, 2. Dass, auch wenn es ist, es dem Menschen unbegreifbar ist,  
3. Dass, auch wenn es begreifbar ist, es dem Nächsten nicht sagbar und erklärbar ist.  
Eine individuelle Deutung erwägt auch Platon (der den Satz im Theait. 152A zitiert): οὐκοῦν οὕτω 
πως λέγει· οἷα μὲν ἕκαστα ἐμοὶ φαίνεται, τοιαῦτα ἐστὶν ἐμοί, οἷα δὲ σοί, τοιαῦτα αὖ σοί. Dabei 
versteht er χρήματα als Sinnesdaten, wie die folgenden Worte zeigen: οἷα αἰσθάνεται ἕκαστος, 
τοιαῦτα ἑκάστῳ καὶ κινδυνεύει εἶναι – und das Beispiel, das er dazu gibt: Wind macht den einen 
frieren, den anderen nicht. Mit jeder Lesart von ἄνθρωπος kann man Protagoras als einen Vorläufer des 
Konstruktivismus sehen. Zu dessen Spielarten s. Finn Collin, Konstruktivismus für Einsteiger, 2008; Paul Watzlawick: 
Wie wirklich ist die Wirklichkeit, 1976. 
Versteht man ἄνθρωπος individuell und zugleich χρήματα ethisch, ergibt sich ein ethischer 
Individualismus: Er wird von radikalen Sophisten vertreten: von Kritias (DK 88 B 25) und Kallikles in 
Platons Gorgias (483,492): Religion und Gesetze sind Erfindungen der Schwachen, um die von Natur 
aus Starken zu unterdrücken; und noch im 19. Jh. vom Links-Hegelianer Max Stirner (Der Einzige und 
sein Eigentum, 1845): Es gibt keinen Gott, kein Gut und Böse, keine sozialen Normen: Dieser Vor-
läufer Nietzsches ist noch radikaler als dieser (Jenseits von Gut und Böse, 1886; Zur Genealogie der 
Moral, 1887). Aber dass der Homo-mensura-Satz so zu verstehen ist, ist deshalb unwahrscheinlich, 
weil Platon eben diesen Protagoras den berühmten Mythos von Prometheus und Epimetheus erzählen 
lässt (Prot. cap. 11), der damit endet, dass Zeus Hermes schickt, um den Menschen αἰδώς und δίκη zu 
bringen: Rücksichtnahme und Rechtsempfinden. 
In den Nomoi (716C) lehnt Platon alle diese Deutungen des Satzes ab:  Ὁ δὴ θεὸς ἡμῖν πάντων 
χρημάτων μέτρον ἂν εἴη (ist wohl) μάλιστα καὶ πολὺ μᾶλλον ἢ πού τις, ὥς φασιν, ἄνθρωπος.  
Der Positivist Bertrand Russell zum Homo-mensura-Satz: Mit diesem Grundsatz komme weder die Philosophie noch die 
Wissenschaft weiter, er verursache eine Ansammlung von Vorurteilen, Gewohnheiten und Begierden, die zwischen uns 
und die Außenwelt einen undurchdringlichen Schleier legt. Wer an einer solchen Erkenntnistheorie Gefallen findet, ist 
wie jemand, der nie sein eigenes Haus verlässt, aus Furcht, sein Wort könnte draußen nicht mehr Gesetz sein. (The 
Problems of Philosophy, 1912, 1967 suhrkamp, S. 140)  
D Der alternde Dichter Ein Gedicht im Stil Anakreons (sog. Anakreontea, auch Anakreontika, die 
bis in byzantinische Zeit verfasst wurden (zur „Deutschen Anakreontik“ s. Wikipedia).  
Das „Ich“ ist also poetisch fiktiv und das Gedicht eine heitere Antwort auf die trübselige Altersklage 
Anakreons (36 Gentili):  



 
 

31 

        # Πολιοὶ μὲν ἡμῖν ἤδη 
κρόταφοι κάρη τε λευκόν, 
χαρίεσσα δ᾿ oὐκέτ ἥβη 
πάρα, γηράλεοι δ᾿ ὀδόντες· 
γλυκεροῦ δ᾿ oὐκέτι πολλὸς     5 
βιοτοῦ χρόνος λέλειπται. 
 

Ἀίδεω γάρ ἐστι δεινὸς  
μυχός, ἀργαλέη δ᾿ ἐς αὐτὸν 
κάτοδος· καὶ γὰρ ἑτοῖμον            
καταβάντι μὴ ἀναβῆναι.                   10 

 
 
 

15. Lektion 
A Λέων καὶ ὄνος καὶ ἀλώπηξ: κελεύοντος: Part. praes. de conatu: Der Esel wollte den Löwen 
wählen lassen. (2 Varianten s. HH). Der Esel hat offensichtlich die Fabel nicht gelesen, in der 
der Löwe nach gemeinsamer Jagd mit Kuh, Ziege und Schaf (nach zoologischer Realität darf 
man nicht fragen) alle vier Teile des erlegten Hirsches mit zynischen Argumenten für sich bean-
sprucht (Phaedrus 1,5; vgl. Aesop 326, 258, Babrios 67). Die societas leonina war sprichwörtlich und ein 
juristischer Terminus, wenn einer nur den Vorteil und der andere nur den Schaden hatte. 
B Bei den Thermopylen Xerxes schickte zwar einen Späher zum Lager der Spartaner, der ihn 
vor dem tapfersten Volk (Hdt. 7,208 f.) warnte, aber keinen Boten mit einer Aufforderung zur 
Kapitulation. Von einer solchen Korrespondenz ist bei den Historikern nicht die Rede. Die 
Anekdote ist Teil der Heldenverehrung des Leonidas, eines Nachkommen des Herakles (Hdt. 
7,204). Die kühne Antwort mag auch eine nachträgliche Erklärung für die grausame Rache des 
Xerxes sein, der am meisten von allen Menschen dem Leonidas zürnte und dessen Leichnam 
köpfen und ans Kreuz nageln ließ (Hdt.7,238). – Das berühmte Epigramm: L. 35 E. 
Δ Zwei Argumente: Τῷ γὰρ καλῶς πράττοντι Aristophanes Plut. 1151: Πατρὶς γάρ ἐστι πᾶσ´, 
ἵν´ ἂν πράττῃ τις εὖ...wo es einem gut geht. Cicero Tusc.5,108 zitiert den Vers eines Tragikers: 
Patria est, ubicumque est bene > Kurzfassung: Ubi bene, ibi patria. Der Kosmopolitismus hatte 
drei Ursachen: zwei ökonomische: Kargheit und Übervölkerung des Mutterlandes und blühen-
der Seehandel, und (seit 500) eine politische: die Flucht vor den Persern.  
Die Auswanderung erfolgte in drei Epochen:  
1. um 1000 an die Westküste Kleinasiens (von wo sie 1923 von Atatürk vertrieben wurden),  
2. von 750 – 550 an die Küsten des Schwarzen Meeres und in den Westen > 8, Karte. Sie gründeten u.a. 
Massilia, j. Marseille. Ein Tempel des Ἡρακλῆς μόν-οικος, des „Alleinwohnenden“, auf einsamer 
Höhe außerhalb dieser Siedlung gab Monaco den Namen. Im Inneren Siziliens gibt es noch heute griech. 
Dörfer, in Apulien griech. Ortsnamen: Gallipoli < καλὴ πόλις, Kalimera < καλὴ ἡμέρα, Mono-poli < 
μονο-πωλία Alleinverkaufsrecht. 
3. nach 330: Infolge des Alexanderzuges gab es griech. Siedlungen bis ins heutige Afghanistan. Die 
Auswanderung fiel umso leichter, als in den Militärmonarchien der Nachfolger Alexanders („Diado-
chen“) die politische Mitbestimmung in der Polis stark eingeschränkt war.  
Ἀνδρὶ σοφῷ Der philosophische Kosmopolitismus erscheint zunächst als Trost oder Recht-
fertigung des ökonomischen bei Demokrit DK B 246: Das Leben in fremden Ländern lehrt Genüg-
samkeit; denn Gerstenbrot und Strohlager sind die süßesten Heilmittel gegen Hunger und 
Erschöpfung; dann bei Sophisten, die die Gleichheit aller Menschen verkündeten, wie Antiphon 
(L. 23 A) und Hippias v. Elis ( > zu L. 18 A). Kοσμοπολίτης habe sich als Erster der Kyniker 
Diogenes (> 64) genannt (DL 6,63). Belegt ist das Wort aber erst im 1. Jh. n. Chr., Herder über-
setzte es mit „Weltenbürger“. Für die Stoiker, in vielem Diogenes´ Nachfolger (> 64), ergibt sich 
der Kosmopolitismus aus ihrer Theologie; gefördert wird er durch das Imperium Romanum, 
das seine Soldaten an alle Reichsgrenzen schickte. Auch Seneca (Patria mea hic totus mundus 
est, Ep. mor. 15) und Marc Aurel (6,44) sehen sich als Kosmopoliten, ebenso die Juden und 
Christen; dann die Humanisten: Erasmus lehnt, Seneca zitierend, das ihm von Zwingli ange-
botene Bürgerrecht von Zürich ab: Civis totius mundi esse volo; dann die Aufklärer als Weg-
bereiter der französischen Revolution und in deren Nachfolge die kommunistische „Inter-
nationale“: Proletarier aller Länder, vereinigt euch ist der letzte Satz des Manifests der 
Kommunistischen Partei von Marx und Engels (1848).  
E Der Geizige:  2 Varianten (HH).  



 
 

32 

NACHTRAG zu L. 1 Γ: Die Fabel zu Οἶκος φίλος οἶκος ἄριστος (108 HH, 154 Halm): 
Zeus und die Schildkröte (χελώνη): Ζεὺς γαμῶν (-έω heiraten) πάντα τὰ ζῷα εἱστία (ἑστιάω 
einladen < Ἑστία Göttin des Herdes). Μόνης δὲ τῆς χελώνης ὑστερησάσης (-έω zuspät kommen; aus-
bleiben) τὴν αἰτίαν τῇ ὑστεραίᾳ (Zuspätkommen) ἐπυνθάνετο αὐτῆς, διὰ τί μόνη ἐπὶ τὸ δεῖπνον οὐκ 
ἦλθε. Τῆς δὲ εἰπούσης· „Οἶκος φίλος οἶκος ἄριστος“ ἀγανακτήσας κατ᾿ αὐτῆς κατεδίκασε (κατα-
δικάζω verurteilen) αὐτὴν τὸν οἶκον περιφέρειν. – Οὕτω πολλοὶ τῶν ἀνθρώπων αἱροῦνται μᾶλλον 
λιτῶς (einfach) παρ᾿ ἑαυτοῖς οἰκεῖν ἢ παρ᾿ ἄλλοις πολυτελῶς (aufwändig). 

16. Lektion 
Die Sigma-Stämme werden als letzte der Kons. Dekl. gebracht, weil hier Endungen durch den 
Ausfall des -σ- und die Kontraktion leicht zu verwechseln sind mit dem Akk. pl. (-ους) der O- 
bzw. dem Nom.sg. (-η) der A- Stämme: „homo-phone Morphe“ (gleichklingende Endungen).   
A Der Sohn eines Schusters: τὸ γένος: vgl. das Epos, Ethos, Chaos. 
B Euklid: ἐξ ὧν μανθάνει = ἐκ τούτων, ἃ (§ 100, 4.: 2. + 3.) – Euklid als Verfechter einer 
„Allgemeinbildung“, die sich nicht am ökonomischen Nutzen orientiert. A. Einstein: Wen als 
Knaben die Geometrie nicht interessiert, der ist nicht zum Forscher geboren. Euklids Hauptwerk: 
die Στοιχεῖα < στοῖχος = στίχος Reihe, Zeile, στοιχεῖον = Glied einer Reihe, (Grund)element: z.B. der 
Punkt als das der Geraden, die Gerade als das der Fläche. Buch 1– 6: Geometrie: Zwei Axiome (das Wort 
nicht bei Euklid): 1. Eine Gerade ist die kürzeste Verbindung zwischen zwei Punkten, 2. Parallele schnei-
den einander nicht. Aus diesen zwei Axiomen entwickelt Euklid das erste „axiomatische System“ der 
Wissenschaftsgeschichte. Dazu Postulate (jede Gerade lässt sich beliebig verlängern), Definitionen (ein 
Punkt hat keine Teile, eine Gerade keine Breite). B. 7–10: Zahlentheorie, Primzahlen („Satz des Euklid“: 
Es gibt unendlich viele), B. 11–13: Stereometrie. Das Werk ist bis heute gültig und wurde in England bis 
in die Dreißigerjahre des 20. Jh. als Lehrbuch benützt. Bertrand Russell: Eines der großartigsten Bücher, 
die je geschrieben wurden. –  > 66: Raffaels Schule von Athen: Euklid rechts unten.  
Γ Urchristlicher Kommunismus: τοῦ πλῆθους: gen. auf -ους: § 35, 1. und Anm. 1. 
ἦν καρδία καὶ ψυχὴ μία > Ein Herz und eine Seele. Zum „Kommunismus“ vgl. Apg. 2,44 f.: 
Πάντες δὲ οἱ πιστεύσαντες εἶχον ἅπαντα κοινά, καὶ τὰ κτήματα (Besitztümer) καὶ τὰς ὑπάρξεις 
(Mittel) ἐπίπρασκον καὶ δι-ε-μέριζον (verteilten) αὐτὰ πᾶσιν, καθότι ἄν τις χρείαν εἶχεν wie es 
jeder gerade brauchte. Es handelte sich aber nicht um einen Kommunismus im marxistischen 
Sinn, da der Privatbesitz nicht in Frage gestellt wurde (Apg. 5,1-4; 12,12). Der „urchristliche Kom-
munismus“ beschäftigt Theologen, besonders die sog. Befreiungstheologen, sowie Marxisten 
und Sozialisten noch immer. Vgl. L. 2 A. 
Δ Lebenserfahrungen: φθειροῦσιν ἤθη (§ 35, 1.) Schlechter Umgang verdirbt gute Sitten. 
Arabisch: Wer durchs Zwiebelfeld geht, riecht danach. – Τὸ μὲν πνεῦμα ἀσθενής Kontext: Jesus 
findet am Ölberg seine Jünger schlafend vor. ἀσθενής § 35, 1. – Οἶνος καὶ παῖδες vgl. L. 1 Γ 4 
und: Kinder und Narren sagen die Wahrheit. – Ἡ γλῶσσ´ Die intuitive Psychologie des Dichters 
nimmt Freuds Theorie der sprachlichen „Fehlleistungen“, der „Versprecher“, vorweg, in denen 
das Unbewusste zum Vorschein komme: Zur Psychopathologie des Alltagslebens, 1901. Bei-
spiele: zu unerwünschten Gästen: Bitte ziehen Sie ab: kontaminiert aus ziehen Sie sich aus und 
legen Sie ab. Die Frau zur „Freundin“: Das Kleid hast du dir schön aufgepatzt (statt geputzt). 
Wir halten Sie nicht länger aus (statt auf). Ich fordere Sie auf, auf das Wohl unseres Chefs 
aufzustoßen. Ich kann ihr nichts Gutes (pardon: Schlechtes) nachsagen. Freuds Theorie blieb 
nicht unbestritten. Linguisten meinten, solche Versprecher seien nicht mit verdrängten Triebre-
gungen, sondern als Montagefehler bzw. Vor- und Nachklänge des Beabsichtigten zu erklären. 
Ε Ein Problem der Demokratie: Der ξένος ist Anácharsis (s. zu 9 Γ). Zum Problem des allge-
meinen Wahlrechts: Joseph Alois Schumpeter (1883-1950: Capitalism, Socialism and Democracy, 1942, 
dt. 1950) spricht dem Volk die Fähigkeit ab, politische Entscheidungen zu treffen. Der Wahlakt komme 
weitgehend der Entscheidung des Konsumenten für ein bestimmtes Produkt gleich. Der Käufer greife zu 
jener Ware, von der er sich den größten individuellen Nutzen verspricht. Felix Erma-cora (1923-1995, 
österr. Politologe) stellte dem ideologischen Demokratie-Begriff (alle entscheiden alles) einen pragma-
tischen gegenüber: Auch in einer Demokratie müsse es in bestimmten Bereichen und Fragen olig-
archische bzw. monarchische Entscheidungen durch Fachleute geben. > zu 18 Z: „Epistokratie“.   



 
 

33 

Als Anacharsis, in die Heimat zurückgekehrt, dort Griechisches einführen wollte, wurde er von 
seinem Bruder getötet: Hdt. 4,76; DL 1,41; Engels J.: Die Sieben Weisen. München: C.H.Beck 2010, 56 ff. 
und AG 7, 92: Ἐς Σκυθίην Ἀνάχαρσις ὅτ᾿ ἤλυθε πολλὰ μογήσας     ἤλυθε = ἦλθε, μογέω sich abmühen 

          πάντας ἔπειθε βιοῦν ἤθεσιν Ἑλλαδικοῖς·           ἄκραντον unausgesprochen 
       τὸνδ᾿ ἔτι μῦθον ἄκραντον ἐνὶ στομάτεσσιν ἔχοντα    στόμα Mund, πτηνός beflügelt 
             πτηνὸς ἐς ἀθανάτους ἥρπασεν ὦκα δόναξ.           ὦκα adv. schnell, δόναξ Pfeil      

Ζ Κύων: κρέας § 35, οὗ ἔφερεν § 100, 4.: 2. + 3. – Zum Unterschied von den meisten Fabeln, in 
denen Tiere wie Menschen agieren und sprechen, verhält sich der Hund hier „artgemäß“. Rez.: 
Phaedrus 1,4: Der Hund sieht auch sein eigenes Spiegelbild. Babrios 79 mit anderen Details. 
H Die Dohle und die Raben: Während sie hier aufgrund eigener Überlegenheit (τῷ μεγέθει) 
hochmütig wird und ihre Artgenossen verlässt, schmückt sich bei Phaedrus (1,3) die Krähe mit 
Pfauenfedern. Beide „wandern aus“: Bezeichnenderweise wird im Epimythion der äsopischen 
Version der politisch-soziale Hintergrund, die Kritik an den Auswanderern (s. zu 15 Δ), viel 
deutlicher. 
L Eine ... Theorie: Anaximander κυλινδρο-ειδῆ: Die Erde hat noch nicht ihre Kugelgestalt 
(diese erst bei den Pythagoreern und Parmenides > 64), aber mit der Säulentrommel (Höhe = ein 
Drittel des Durchmessers: DK 12 A 10), den zwei ἐπίπεδα und dem ἀντίθετον ist sie deutlich vor-
bereitet. Mit letzterem sind die „Antipoden“ beschrieben. Das Wort ἀντί-πους („Gegenfüßler“) 
erscheint (für uns) erstmals bei Platon (Tim. 63A), wo die Relativität des „oben“ und „unten“ 
thematisiert wird. Mit dem ὁμοίαν ἀπόστασιν sieht K. Popper die Gravitationstheorie vorbe-
reitet: Einer der kühnsten, revolutionärsten und außergewöhnlichsten Gedanken in der gesamten 
Geschichte des menschlichen Denkens (in: Die Welt des Parmenides. Der Ursprung des europäischen Den-
kens. München, Piper 2005, S. 35: postumer Sammelband mit seinen Studien zur griech. Philosophie). 
Wissenschaftshistorisch ein frühes Beispiel für die theoretische Postulierung vor der empirischen Bestätigung. 
Neuzeitliche Beispiele > 60, Anm. 4, und vieles in der Atomphysik wie z.B. das von Wolfgang Pauli postulierte 
Neutrino und das Higgs-Boson: vor 50 Jahren postuliert, jetzt im CERN nachgewiesen > Nobelpreis 2013. – 
Anaximanders Geozentrismus: γῆ κεῖται (liegt) περὶ τὸ τοῦ κόσμου μέσον (DK A 26) hat sich durch 
Aristoteles und Klaudios Ptolemaios (2. Jh. n. Chr.) bis in die Neuzeit gehalten: „ptolemäisches System“; 
zum heliozentrischen System s. zu L. 35 A.  
κρατέω: Bei Homer nur „herrschen“, im NT mit Begriffsdehnung (Generalisierung) „in den Griff bekommen“; die 
weitere Generalisierung („halten“) wird mit σκῆπτρον κρατεῖν „das Szepter halten“ (Athenaios, 2. Jh. n.) plausibel 
und ist belegt bei Plutarch (ἄρτον κρατεῖν) und an unserer Stelle, wo Hippolytos (2. Jh. n.) Anaximanders Theorie 
referiert. Dass dabei ὑπὸ μηδενὸς κρατουμένην ein wörtliches Zitat ist, ist unwahrscheinlich, da diese Bedeutung 
von κρατεῖν sonst erst so spät belegt und außerdem die Partizipialwendung im Anaximander-Zitat inhaltlich über-
flüssig ist. Im Ngr. findet sich das ganze Bedeutungsspektrum, wobei aber das konkrete „halten“ überwiegt.  –  
γυρός > 62. 
D Das lyrische Bild: Eine schöne Klimax: Der Blick fällt zuerst auf den Myrtenzweig, den man 
sich mit seinen weißen Blüten denken kann (die immergrüne myrtus communis wächst in den 
mediterranen Macchien), dann auf die stattlichere Rose, dann auf die Haare des Mädchens und 
erst im vierten Vers auf ihren nur dezent angedeuteten Körper. 
                                                                17. Lektion 
A Παροιμίαι: Ὁ ἰχθύς: Stämme auf -υ: § 36: deklinieren konsonantisch mit Ausnahme der 
Akkusative. Der Fisch beginnt am Kopf zu stinken: Eine Allegorie > 70 B. 1., ebenso: Ἰχθύν 
νήχεσθαι Eines der vielen Sprichwörter für vergebliches Tun: wie 1 Γ 2, 7 Θ 3, 8 Β, 2. –  
Ι Χ Θ Υ Σ: ein Akronym (ἄκρον Spitze, Oberstes, Anfang + ὄνυμα = ὄνομα) = „Initialwort“: 
besteht aus Anfangsbuchstaben: Ἰησοῦς Χριστὸς Θεοῦ υἱὸς σωτήρ (Heiland), mit der Beson-
derheit, dass die Anfangsbuchstaben ein sinnvolles Wort ergeben (z.U.v. beispielsweise ΝΑΤΟ); 
daher der Fisch als Symbol („Logo“) der Christen in den Katakomben. – 
Ἡ σῦς ... sprichwörtlich für sinnlose Tätigkeit und zugleich für Überheblichkeit.  
Β Kluger Rat: Ἔστω δὲ πᾶς … Dasselbe bei den Sieben Weisen (DK 73): Kleobulos: Φιλ-ήκοον 
(gern hörend) εἶναι καὶ μὴ πολύ-λαλον. Bias: Μίσει (hasse) τὸ ταχὺ λαλεῖν, μὴ ἁμάρτῃς (einen Fehler 
machst). Ἄκουε πολλά, λάλει (< λάλεε) καίρια (das Passende). Ἕξεις … σιγῇ κόσμον. Chilon: 



 
 

34 

Ἡ γλῶσσα σου μὴ προτρεχέτω (soll nicht vorauslaufen) τοῦ νοῦ. – Zu βραδύς εἰς ὀργήν vgl. Chilon: 
Θυμοῦ κράτει (< κράτεε). 
Adjektiva mit Stamm auf -(ε)(υ): § 37,1.: Zu beachten ist der Akk.pl., der analog zum Nomi-
nativ gebildet ist (-εῖς), und das Ausbleiben der Kontraktion bei ταχέος und ταχέα: das zu F 
[w] gewordene υ ist zwar verschwunden, hat aber die Kontraktion der unterschiedlichen Vokale 
verhindert, nicht die der gleichen: ταχεFες > ταχεῖς.  
Γ Lebenseerfahrungen: Ἀριστοτέλης … ῥίζας …πικρὰς Lernen kann nicht immer „lustvoll“ 
sein: vgl. die 10.000-Stunden-Regel des Psychologen K. Anders Ericsson: Spitzenleistungen sind 
das Ergebnis jahrelanger entbehrungsreicher, konzentrierter Übung. – Γαστὴρ παχεῖα Pinguis 
venter non gignit sensum tenuem (Hieron., Epist. 52,11). Die Herkunft des wohl mittelalterlichen 
Plenus venter studet non libenter ist ungeklärt. – Οὐδεὶς ἐπλούτησεν vgl. 1 Δ. – 
Ἀρχὴ ἥμισυ oder mehr: Pl. Nom. 753E: Τὸ δ´ ἔστιν, ὡς ἐμοὶ φαίνεται, πλέον (mehr) ἢ τὸ ἥμισυ. 
Ar. NE 1098b7.: Δοκεῖ γὰρ πλεῖον (= πλέον) ἢ ἥμισυ τοῦ παντὸς εἶναι ἡ ἀρχή. Hor. Epist. 1, 2, 40: 
Dimidium facti, qui coepit, habet: Sapere aude, / incipe!  Sen. Ep. 34,3: Principia totius operis 
dimidium occupare dicuntur. –  Frisch gewagt ist halb gewonnen.  
 Ἦ μὴν πολύν sind in Euripides´ Alkestis die Worte des Pheres, der sich weigert, für seinen 
Sohn Admet zu sterben, was dann Alkestis auf sich nimmt: L. 24 Z. – 
Adjektiva mit 2 Stämmen: § 41, 2., der Stamm πολλ- ist schon seit L. 1 B bekannt.  
Δ Ein ethisches Gebot: Sokrates widerspricht dem Sophisten Kallikles, der behauptet hat, dass 
das Angenehme und Lustvolle (ἡδέα) als das der Natur Entsprechende mit dem Guten identisch 
und das höchste Ziel sei. Für Platon bleibt, wie später für Kant, das Gute um seiner selbst willen 
das höchste Ziel. 
E Das Programm hellenistischer Dichter: Die meisten hellenistischen Dichter bevorzugen die 
kleinen, formal ausgefeilten Gattungen: das Kurzepos (Ἐπύλλιον), das Epigramm, den Iambos 
(Spottgedicht > Catull!), Götterhymnen, Hirtengedichte (Theokrits Εἰδύλλια), das hexametrische 
Lehrgedicht (von höchstens ca.1000 Versen). Umfangreichere Werke sind meist Sammeldich-
tungen: von Metamorphosen oder von Mythen, die den Ursprung (αἴτιον) von Festen, Bräuchen 
und Namen erklären (Kallimachos´ Αἴτια). Das μέγα ist auch inhaltlich zu verstehen: „groß-
sprecherisch“. – Zu μέγα(λ)-: Megabyte > 60. 
Z Aus einem Frühlingslied: μέλας: § 30,7.a). ein Adjektiv, das keiner Gruppe angehört. 
 

18. Lektion 
A Die Natur und der Mensch: Θαυμαστή Die φύσις ist hier nicht Gegenstand einer Natur-
philosophie, sondern erscheint als gütige, oft geheimnisvolle Vorsehung. Christliche Töne ver-
nehmen wir öfter bei Epiktet (> 64), aber nicht unter dem Einfluss des NT, sondern umgekehrt: 
Die Stoá wirkte auf die christliche Literatur. Der 1. Satz des Johannes-Evangeliums Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ 
λόγος kann auch im Sinn des Heraklitischen und stoischen λόγος gelesen werden. – 
Σωφρονεῖν Die Natur ist Ergebnis und Ausdruck des λόγος, dem sich der Weise fügt. Der Satz 
ist von Stobaios (1,177) Heraklit zugeschrieben, aber wahrscheinlich erst stoisch. > 64.  
Ὁ νόμος τύραννος Kontext: …ἡγοῦμαι ἐγὼ ἡμᾶς συγγενεῖς τε καὶ οἰκείους καὶ πολίτας ἅπαντας 
εἶναι φύσει, οὐ νόμῳ· τὸ γὰρ ὅμοιον τῷ ὁμοίῳ φύσει συγγενές ἐστιν, ὁ δὲ νόμος… 
Ganz anders als Hippias, der radikale Sophist Kallikles in Platons Gorgias: Der νόμος hindere zu 
Unrecht die von Natur aus Stärkeren daran, das ihnen „Angenehme zu tun“ (vgl. L. 17 Δ): Das 
weist auf Nietzsche voraus: > 30 oben. 
B Protagoras: Φύσ-εως < -ηος: Meta-thesis (Umstellung) der Quantität: § 21. ἀρξαμένους, weil 
ἀνθρώπους (oder παῖδας) als Subjekt des AcI gedacht ist.  
Zum Problem Anlage (φύσις) oder/und Erziehung (ἄσκησις, παίδευσις): Am Anfang steht die 
Überzeugung von der Macht und Unveränderlichkeit der φύσις: Pindar Ol. 9, 100: Τὸ δὲ φυᾷ (= 
φύσει) κράτιστον ἅπαν Das Stärkste ist alles von der Natur (Αngelegte). So auch   
Euripides fr. 810 Ν.: Μέγιστον ἆρ´ ἦν ἡ φύσις· τὸν γὰρ κακὸν 

                     οὐδεὶς τρέφων εὖ χρηστὸν ἂν θείη ποτέ.  ἂν θείη könnte machen 



 
 

35 

      1068 N.:  Οὐ γάρ τις οὕτω παῖδας εὖ παιδεύσεται, 
                     ὥστ´ ἐκ πονηρῶν μὴ κακοὺς πεφυκέναι.  ὥστ᾿… πεφυκέναι dass werden 

Aber anders Euripides Hekabe 596ff. und Hiketiden 913: Ἡ δ´εὐανδρία / διδακτόν (lehrbar), εἴπερ 
καὶ βρέφος (Kleinkind) διδάσκεται / λέγειν ἀκούειν θ´, ὧν μάθησιν (Kenntnis) οὐκ ἔχει. / Ἃ δ´ ἂν 
μάθῃ τις, ταῦτα σῴζεσθαι φιλεῖ / πρὸς γῆρας. Οὕτω παῖδας εὖ παιδεύετε (vgl. Iph. Aul. 561).  
Ebenso der Sophist Antiphon DK B 60: Πρῶτον, οἶμαι, τῶν ἐν ἀνθρώποις ἐστὶ παίδευσις· ὅταν (wenn) γάρ 
τις πράγματος…τὴν ἀρχὴν ὀρθῶς ποιήσεται, εἰκὸς (wahrscheinlich) καὶ τὴν τελευτὴν ὀρθῶς γίγνεσθαι … 
καὶ ἐν νέῳ σώματι ὅταν τις τὴν παίδευσιν γενναίαν ἐν-αρόσῃ (einpflanzt), ζῇ τοῦτο καὶ θάλλει (gedeiht) διὰ 
παντὸς τοῦ βίου…  
Γ Aristoteles´ anthropologischer φύσις-Begriff: Der Mensch hat zwei Naturen, eine biologische 
und eine ethische. Letztere gibt ihm die Wahrnehmung von Gut und Böse..., also das moralische 
Gewissen, und macht ihn zum ζῷον πολιτικόν > L. 9 Γ.  
Zu πόλις: Die osmanischen Türken, die 1453 εἰς τὴν πόλιν (in die Stadt) eindrangen, nannten sie „Is-tan-
bul“, das bis 1930 (!) offiziell Konstantinopel hieß. 
Δ Hippokratische Medizin > 7. Die Aphorismen (> zu L. 1 B) werden auf die letzten Jahre des 
4. Jh. datiert. Dieser erste wird als Warnung vor sophistischen Spekulationen und geistes-
übermütigen Ansichten der Naturphilosophen interpretiert (> 8: Beck S. 44,): An die Stelle der 
Spekulationen über das Gleichgewicht der vier Grundqualitäten des Körpers (das Warme, Kalte, 
Feuchte, Trockene) sollten die Wahl des richtigen Zeitpunkts (καιρός) einer Behandlung, vor-
sichtige Versuche (πεῖρα) und Diagnose (κρίσις) treten. Goethe: Ach Gott! Die Kunst ist lang / 
und kurz ist unser Leben! / Mir wird bei meinem kritischen Bestreben / Doch oft um Kopf und 
Busen bang (Faust I 558): Die Kunst (ars ≈ τέχνη) steht hier als „Wissenschaft“ schlechthin, mit 
scharfsinniger Vertauschung (und Chiasmus): Die „Wissenschaft“ hat Vorrang, sie überlebt den 
Einzelnen. – Seneca zitiert den größten der Ärzte mit Vita brevis, ars longa nur als Einstieg in sein De 
brevitate vitae, ohne auf die ars einzugehen. 
Mit Δεῖ δὲ … sind die vier wichtigsten Heilungsfaktoren aufgezählt: Arzt, Kranker, Ange-
hörige, Umwelt: noch heute das sogenannte bio-psycho-soziale Gesundheitsmodell.  
E Physikalische Erklärung: Geniale Vorwegnahme zweier physikalischer Erkenntnisse: 
1. Der Korpuskulartheorie (σῶμα ὄν) des Lichts von Isaac Newton, der im 17. Jh. die Wellen-
theorie von Christian Huygens gegenüberstand. Dieser Dualismus (je nach Versuchsanordnung 
zeigt sich das Licht als aus Teilchen bestehend oder als Welle) wurde im 20. Jh. durch die auf 
der Quantenphysik basierende „Komplementärtheorie“ (Max Planck, Albert Einstein u.a.) über-
wunden: Alle Partikel haben eine „Wellen-Natur“ und umgekehrt, aber letztere ist im atomaren 
Bereich nicht beobachtbar.  2. Der Lichtgeschwindigkeit (ca. 300.000 km /sec). 
Z Psychologische Erkenntnis: Alkmaion v. Kroton (um 500 v. Chr.), Schüler des Pythagoras 
(> 64), untersuchte die Sinnesorgane und erkannte die Funktion der sensorischen Hirnnerven, die 
er als πόροι (Kanäle > 62) bezeichnete, und der Hirnzentren. Er soll auch Augenoperationen 
durchgeführt haben. – Zu ἐπιστήμη: Der US-amerikanischische Philosoph Jason Brennan (geb. 1979) u.a. 
fordern eine „Epistokratie“ (verkürzt statt „Epistemo-kratie“): eine Demokratie, in der nur die Wissenden wählen 
oder eine zusätzliche Stimme bekommen sollen: Auswahl nach Tests oder biographischen Daten. 
H Aus Platons „Phaidros“: Die Szene illustriert die „anthropozentrische Wende“ der Philo-
sophie durch Sokrates: … Socrates autem primus philosophiam devocavit e caelo et in urbibus 
collocavit et in domibus etiam introduxit et coëgit de vita et moribus rebusque bonis et malis 
quaerere (Cicero, Tusculanae Disputationes 5,10 f.). Das über Sokrates Gesagte gilt allerdings auch 
für die Sophisten, und auch Vorsokratiker (Pythagoreer, Heraklit, Demokrit) behandelten ethi-
sche Probleme. Ciceros Zweiteilung Naturphilosophie vs. Ethik gilt also nur eingeschränkt. 
ἄστυ, ein singuläres, aber wichtiges Substantiv, das unverändert im Ngr. erhalten ist, auch in 
Komposita: αστυ-νομία [astinomía] Polizei. 

19. Lektion 
A Der Perserkönig: Diphthongstämme auf -εύς: βασιλέα < -η(F)ν > -ηα: Liquidensonanz  
(§ 20) und Metathesis (Umstellung) der Quantität, ebenso βασιλέως. Αὐτὸς … αἰτεῖν: § 99, 2.  



 
 

36 

Ein Briefwechsel zwischen Dareios und Alexander gilt als historisch. (In späteren Alexander-
biographien und –romanen wurden allerdings unter dem Einfluss der antiken Rhetorenschulen 
viele Briefe fingiert). Dass Philipp gerade Arses (S. 88) angegriffen hatte, ist verständlich: Die-
ser Strohmann (Bengtson) wurde von einem Eunuchen auf den Thron gehoben und von demsel-
ben zwei Jahre später ermordet. Der nächste und letzte Perserkönig, Dareios III., entstammte 
einer Nebenlinie der Achämenidendynastie. Sein Friedensangebot nach der Schlacht von Issos 
333 v. Chr. („drei drei drei – bei Issos große Keilerei“) lehnte Alexander ab und forderte im 
Antwortschreiben, ihn künftig als „König von Asien“ zu titulieren. Während der Belagerung von 
Tyros (332) bot dann Dareios Alexander in einem Brief die Hand seiner Tochter, die Euphrat-
grenze (Curtius Rufus 4,5,1–8) und 40.000 Talente Lösegeld (Diodor 30,21,4): entsprachen ca.1000 
Tonnen Silber. Alexander antwortete, die Welt könne genausowenig von zwei Herren beherrscht 
wie von zwei Sonnen beschienen werden. 330 wurde Dareios von Bessos, seinem Satrapen 
(Statthalter) Baktriens (j. Aghanistan), aus Angst vor dem herannahenden Alexander ermordet. 
Statt der Königstochter heiratete Alexander 327 Rhoxane: L. 8 E.  
Zur Abb.: Ob das Mosaik (5,82 x 3,13 m) die Schlacht von Issos oder die von Gaugamela (331) darstellt, 
ist ungeklärt. Auf Alexanders λινο-θώραξ (Brustpanzer aus geleimten Leinenschichten) ist eine Gorgo 
eingewebt: Sie lässt jeden, der sie erblickt, zu Stein werden.  
B Alexander bei den Juden: Dass Alexander Jerusalem betreten habe, ist eine Legende 
(Bengtson). Die Anekdote ist aber charakteristisch für sein diplomatisches Geschick und das Ver-
halten vieler Völker, die unter der Herrschaft der Perser gelitten hatten. Δανιήλου βίβλον: In dem 
uns erhaltenen Buch Daniel des Alten Testaments steht davon nichts. 
Γ Ὀζόστομος Motiv aus einem Epigramm (> L. 28 D), schwächere Version Philogelos 234. 
Δ In der Seeschlacht von Salamis: Der erste Satz wird nicht konsequent zu Ende geführt: sog. 
„Anakoluth“ (ἀν-α-κολουθέω: nicht nachfolgen): Das grammatische Subjekt wechselt: zuerst ἥ, 
dann das unpersönliche ἔδοξε οἱ (= αὐτῷ), das logische Subjekt (Artemisia) bleibt aber dasselbe.  
ἔδοξε οἱ τόδε: ὅδε...zeigt „hinunter“ auf das im Text Folgende, ist „kata-phorisch“, οὗτος meist 
„hinauf“ auf das Vorige („ana-phorisch“). – νεώς wie βασιλέως in A. 
Artemisia die Ältere hatte als Vormund ihres Sohnes die Herrschaft über die Insel Kos und 
einige Städte Kariens (im SW Kleinasiens). An der Grenze zwischen Karien und Lykien (im SO 
von Karien), dem Gebiet des Damasíthymos, lag die Stadt Kálynda, um die es einen Konkur-
renzkampf zwischen den beiden gab, was Herodot mit νεῖκος αὐτῶν andeutet: Er war väterli-
cherseits Karier, mit der Königsfamilie verwandt und später wahrscheinlich am Sturz des Lygda-
mis, des Enkels der Artemisia, beteiligt (RE, Suppl. II). Daraus erklärt sich das überraschende 
persönliche Hervortreten im Text (οὐ μέντοι ἔχω εἰπεῖν) im Vergleich zur unpersönlichen 
Darstellung derselben Episode bei Polyainos (8,53), der den Konkurrenten Artemisias namentlich 
gar nicht nennt.  
Artemisia die Jüngere, die Gattin und Schwester des Mausolos, ließ 353-51 ihrem verstorbenen Gatten das „Mauso-
leum“ von Halikarnass im SW Kleinasiens errichten, das berühmteste Grabmal der Antike und eines der Sieben 
Weltwunder: Vitruv 2,8,11, Plinius, Naturalis Historia 36,30. 

20. Lektion 
A Nach den Perserkriegen: Von den vier θη-Aoristen können drei auch medial übersetzt 
werden: ἀπ-ελύθησαν befreiten sich, ἐπληρώθη nahm zu, ηὐξήθησαν wuchsen.  
ῥη-τορ-ικό-ς: ein gutes Beispiel für die Wortbildung: W. ῥη- „reden“ + -τορ- Suffix für den 
Handelnden („nomen agentis“, wie lat. ora-tor) + -ικός Zugehörigkeits-Suffix + -ς Endung.  
Die Epoche zwischen dem Ende der Perserkriege (478) und dem Beginn des Peloponnesischen 
Kriegs (431) wird in der modernen Geschichtswissenschaft „Pente-konta-ëtie“ („die 50 Jahre“) 
genannt. Das wichtigste innenpolitische Ereignis in der P. ist die Schöpfung der radikalen athe-
nischen Demokratie unter Ephialtes und Perikles. In den Werken der großen Meister der 
Dichtung und der bildenden Kunst hat sie dem Abendland die für alle Zeiten klassischen Vor-
bilder gegeben, die noch heute einen untrennbaren Teil der europäischen Kultur darstellen 
(Bengtson), freilich auch auf Kosten der (oft erzwungenen) Verbündeten Athens im Delisch-Atti-
schen Seebund, was Diodor aber mit πᾶσα πόλις Ἑλληνίς … πᾶσι μὲν ῞Ελλησι kaschiert und nur 



 
 

37 

am Schluss mit μάλιστα δὲ Ἀθηναίοις andeutet. Der zentralen Rolle Athens hatte schon Pindar 
(fr. 76) markanten Ausdruck verliehen: Ἑλλάδος Ἑλλὰς Ἀθῆναι Griechenlands Griechenland (ist) 
Athen, rezipiert in AG 7,45: von Thukydides (?):  

Μνᾶμα1 μὲν Ἑλλὰς ἅπασ´ Εὐριπίδου, ὀστέα δ´ ἴσχει2 1) = μνήμη hier: Denkmal 
   γῆ Μακεδών, ᾗπερ3 δέξατο τέρμα4 βίου.   2) ἴσχω = ἔχω, 3) adv.: wo 
Πατρὶς δ´ Ἑλλάδος Ἑλλάς, Ἀθῆναι· πλεῖστα δὲ Μούσαις5  4) Ziel, Ende    
   τέρψας ἐκ πολλῶν καὶ τὸν ἔπαινον ἔχει.   5) metonymisch > 70 A. 5. 

Mit den τέχναι verweist Diodor auf die Werke der Architektur: Der Parthenon (S. 28) wurde 447–
38 von Iktinos und Kallikrates erbaut: Die harmonischen Bauformen erzielen einen vollendeten Ausgleich 
zwischen Tragen und Lasten, Ruhe und Anspannung (Borbein). Die Basis ist nicht ganz waagrecht, 
sondern 6 cm nach oben gewölbt, und die Ecksäulen sind leicht nach innen geneigt. Wären sie exakt 
senkrecht, würden sie nach außen geneigt erscheinen. Im ganzen Bau gibt es keine Geraden: Damit haben 
die Architekten optische Täuschungen ausgeglichen: S. 28. Die Propyläen S. 26: 37-32 von Mnesikles 
erbaut, blieben unvollendet. Der Nike-Tempel (S. 26) wurde erst später vollendet. Das Erechtheion wurde 
von Perikles geplant, aber erst 408 vollendet. Zur Akropolis s. Weeber 77-91.  
Βei παιδεία ist an Herodot zu denken, der θεωρίας ἕνεκεν der Forschung wegen reiste, dann um 
445 in Athen aus seinem Werk vorlas und hier geehrt wurde, und wohl auch an die Tragödien, 
die in dieser Zeit im Dionysos-Theater aufgeführt wurden (> 61); bei φιλοσοφία an Anaxagoras, 
den Freund des Perikles, und seinen Schüler Sokrates (> 64), bei ῥητορική an die Sophisten, die 
in dieser Zeit oder kurz danach auftraten. Protagoras (> 64) soll in Athen im Haus des Euripides 
aus seinem Περὶ θεῶν vorgelesen haben; Gorgias, der rhetorische Hexenmeister (Weeber) beein-
druckte mit seinen Redefiguren (σχήματα Γοργίεια): Alliteration, Reim; Assonanz, z.B.: ἀμαθíα 
… ἁμαρτία, λαβοῦσα καὶ οὐ λαθοῦσα, ἄρχεσθαι καὶ ἄγεσθαι. Weitere Beispiele in seinem 
Ἑλένης ἐγκώμιον Lobrede auf Helena (Text aus: Schirren 78-88). 
B Λέων καὶ μῦς οἷός τε ἦν: § 89, 3.D. Von 5 θη-Aoristformen vier passiv.  
Rez.: Babrios 107 mit anderem Beginn, aber derselben Schlusspointe, Babrios 82 umgekehrt.  
Γ Guter Rat: vgl. L. 17 B. Futura auf -θήσομαι: καταγελασθήσῃ mit passiver Bedeutung (bei 
diesen Futura häufiger: § 85, 4. d), λυπηθήσῃ medial oder passiv. 
L Das Schilfrohr: σεισθείς passiv, ὑποκλιθείς medial (sich biegend) oder passiv, ἐσώθη konnte 
sich retten, ῥιζωθεῖσα passiv, κατεκλάσθη medial (zerbrach) oder passiv. 
Insgesamt überwiegen die Passivbedeutungen, was aber nicht der ursprünglich medialen Be-
deutung der θη-Aoriste entspricht: In der Ilias sind von den ersten sieben Formen des θη-
Aorists sechs medial (I 9, 47, 57, 59, 187, 200, 226) und nur eine passiv (59); analog ist das 
Verhältnis in der Odyssee. Die passive Bedeutung ist also die spätere, wird aber bei vielen 
Verben die übliche (§ 85, 4. a, b). Daher werden Deponentia mit diesem Aorist in Grammatiken 
und Wörterbüchern „deponentia passiva (d.p.)“ genannt: § 85, 4.c).  
Rez.: Babrios 36 mit Schilf und Eiche, und 64: Die Fichte ist stolz auf ihren hohen Wuchs und darauf, 
dass sie für Dachfirst und Schiffskiel gebraucht wird. Der Dornbusch: Wenn du an die Äxte denkst, die 
dich niederhauen, wirst du lieber ein Dornbusch sein wollen.  So auch bei Avianus 19. Ähnliches Streit-
gespräch: 125 HH (2 Varianten). 

21. Lektion 
 A Der Hirsch und der Löwe: Alle 3 Beispiele für η-Aoriste haben die ursprüngliche mediale 
Bedeutung: ἐπιφανείς erscheinend, τραπεῖσα sich wendend, ἐμπλακέντων als sie sich verfingen. 
-η-Aoriste wurden seltener als die mit -θη- für das Passiv gebraucht: Von den häufigeren Verben 
haben nur acht Verba η-Αoriste mit ausschließlich passiver Bedeutung (§ 105).  
Einige Verba haben einen θη-Αorist mit passiver und einen η-Aorist mit medialer Bedeutung:  
§ 85, 4. a), einige beide Aoriste ohne Bedeutungsunterschied: z. B. ἐθάφθην = ἐτάφην. 
Sprachgeschichtlich werden die -η-Αoriste verschieden erklärt: als Analogiebildungen zu medialen Ver-
ben mit Stamm auf -η wie βαίνω - ἔβην (genusneutral!), oder als Reste eines „Stativs“ (Zustandsform) auf 
-ήω wie πεινῆν, διψῆν (vgl. lat. sed-e-o): ἐ-χάρ-η-ν „ich war froh“.  
ὑλήεντα: Dieser seltene Adjektivtyp (§ 34,3.b) dekliniert mit Ausnahme des Dat.pl. wie die 
Partizipia dieser Aoriste.   
Rez.: Phaedrus 1,12: statt des Löwen eine Meute von Jagdhunden; ebenso Babrios 43.  



 
 

38 

B Σωκράτης: γραφησομένων: das passive Futur zu einem der seltenen Passivaoriste auf -ην.     
Wie Sokrates haben vor ihm Pythagoras und danach der Kyniker Diogenes von Sinope (> 64), Pyrrhon 
(um 300 v. Chr.: nach ihm wird der Skeptizismus auch „Pyrrhonismus“ genannt), und der Stoiker Epiktet 
nichts Schriftliches hinterlassen: Das Ἐγχειρίδιον (Handbüchlein der Moral) wurde von seinem Schüler 
Arrian zusammengestellt. 

22. Lektion 
Von den 21 Perfekta („schwache“ mit -κα und „starke“ ohne Tempuszeichen) haben zehn kein 
Objekt, drücken vielmehr den Zustand des Subjekts aus. Auch bei den elf mit Objekt steht 
nicht dieses, sondern der Zustand, die Wertung, Leistung des Subjekts im Vordergrund.   
A Athen und Sparta Plutarch studierte in Platons Akademie, blieb überzeugter Akademiker und 
zeigt wie Platon große Sympathie für das konservative Sparta, geradezu penetrant im Lykurg (29 
f.). Ebendort (19 f.) weitere Beispiele pointierter „lakonischer“ Kürze. 
με-μαθή-κα-μεν: Die Reduplikation drückt aus, dass die vergangene Handlung, die zum gegen-
wärtigen Zustand (daher kein Augment) geführt hat, als besonders wirkungsvoll betont wird.   
-μεν: Die Perfekta sind Media noch ohne Medialendungen: „genusneutral“: § 85, 3. 
B Aus dem Johannesevangelium ἐμὲ πεφιλήκατε die Treue der Apostel, der Subjekte, ist 
wesentlich.   
Γ Der Schluss einer Anklagerede: Perfektformen ohne με, weil wieder der Zustand des Sub-
jekts im Vordergrund. – πάσχω < *παθ-σκ-ω: Das Suffix -σκ- drückt im Griech. Intensität und 
Wiederholung aus: „Iterativ-intensiv-Suffix“. 
Δ Σχολαστικός: Sein Schmerz, nicht der Nagel ist wichtig.  
E In einem Krieg gegen die Makedonier ... Leichenrede: Für die vier Perfekta mit Objekt gilt 
das oben Gesagte: Die Gefallenen werden für ihre Ruhmestaten und als Eltern geehrt.  
Nach dem Tod Alexanders (323) erklärten die Athener – Wortführer war der Redner Hypereides 
– den Bund von Korinth (Vereinigung mit Makedonien) für gelöst und gründeten einen helleni-
schen Bund unter athenischer Führung. Mit einem Söldnerheer gelang es, den makedonischen 
Strategen in Lamia (170 km nordwestl. von Athen) einzuschließen. Im Frühjahr 322 hielt 
Hypereides diese Rede, aber im Herbst wurden das Heer und die Flotte der Athener besiegt, 
Athen kapitulierte, Hypereides wurde vom Makedonenkönig Antipatros hingerichtet und Demo-
sthenes beging Selbstmord. (> L. 31 Δ). 
Aristoteles unterscheidet in seiner Rhetorik drei Arten von Reden: λόγος ἐπιδεικτικός (oratio demonstra- 
tiva Lobrede, wie diese), συμ-βουλευτικός (oratio suasoria politische „Überzeugungsrede“), δικανικός 
(oratio iudicialis Gerichtsrede). 
Übung 3c: ηὕρηκα: Vitruv De architectura 9,9-12: Der Goldschmied, der im Auftrag Hierons II. von Syrakus 
(269-215) einen goldenen Kranz für eine Götterstatue anfertigen sollte, wurde verdächtigt, das Gold heim-
lich mit Silber legiert zu haben. Archimedes bekam den Auftrag, dies zu überprüfen. Während er im Bad 
in eine Wanne steigt und sieht, wie durch das Eintauchen seines Körpers das Wasser überfließt (nach Karl 
Bühler ein „Aha-Erlebnis“), fällt ihm die Lösung des Problems ein. Exsiluit gaudio motus de solio et 
nudus … currens identidem Graece clamabat: ηὕρηκα: Es ist ihm eingefallen, wie man das Volumen 
eines unregelmäßigen Körpers bestimmt. Er macht einen Silberklumpen und einen aus Gold, beide mit 
dem Gewicht des Kranzes, taucht alle drei (hintereinander) in ein randvoll mit Wasser gefülltes Gefäß 
und misst mit einem Messglas das übergelaufene Wasser, und da der Kranz mehr Wasser verdrängte als 
der Goldklumpen, also bei gleichem Gewicht mehr Volumen und somit ein geringeres „spezifisches Ge-
wicht“ hat, ist der Betrug erwiesen.  
Zur Übung 3e: Daidalos stürzt seinen Neffen Talos (bei Ovid, Met. 8,236 ff.: Perdix) aus Neid auf dessen 
Erfindungen (Töpferscheibe, Zirkel, Säge) von der Akropolis, wird vom Areopag verbannt und flieht zu 
König Minos nach Kreta. 

23. Lektion 
Α Der Sophist Antiphon erscheint hier als Prophet der Menschenrechte. Das Zitat ist lückenhaft 
auf einem Oxyrrhinchos-Papyrus überliefert. (Die Ergänzung von Schirren, S. 194).  
Zukunftweisend auch sein Erziehungsoptimismus (> zu L. 18 B). Lesenswert auch die Fragmente seiner Schriften 
Περὶ τῆς ἀληθείας, Περὶ ὁμονοίας und Πολιτικός (in Schirren 188 ff.). Bei Xenophon (Mem. 1,6 = Schirren 182 f.) 
sehen wir ihn als typischen Sophisten. Zum Problem, ob er mit dem ältesten attischen Redner Antiphon (geb. 480, 



 
 

39 

15 Reden erhalten) identisch ist, s. Schirren 120 ff.  C.J. Classen: Redner und Sophist …wahrscheinlich identisch: 
Argumente in:  H. Cancik / H. Schneider: Der Neue Pauly, 1996 ff.   
B Aus der Mathematikgeschichte: Die drei geometrischen Einsichten, die Thales durch ein-
faches Hinzeigen (ἀποδεῖξαι) klar gemacht hat (DK A 20) und die daher nicht bewiesen werden 
müssen, sind in dieser Skizze zusammengefasst: 
 
                                                    1. διχο-τομεῖσθαι τὸν κύκλον ὑπὸ τῆς διαμέτρου: in zwei (gleiche) 
                                                             Teile werde der Kreis vom Durchmesser geschnitten:  
           eimal zu sehen).                     in der Skizze zweimal zu sehen. 
                                                        2. παντὸς ἰσο-σκελοῦς αἱ πρὸς τῇ βάσει γωνίαι ἴσαι εἰσίν:  
                                                        Jedes gleichseitigen Dreiecks Winkel an der Basis sind gleich: 
                         viermal.                       viermal. 
                                                        3. δύο εὐθυιῶν ἀλλήλας τεμνουσῶν αἱ κατὰ κορυφὴν γωνίαι ἴσαι 
                                                             εἰσίν: Wenn zwei Gerade einander schneiden, sind die Winkel 
                                                             an der Spitze gleich: einmal: Die zwei Geraden sind die Diagona-                 
                                                             len des Rechtecks. 
Die Skizze illustriert auch den „Satz des Thales“: „Alle Winkel im Halbkreis sind rechte“: πρῶτον κατα-
γράψαι κύκλου τὸ τρίγωνον ὀρθο-γώνιον: Er habe als erster dem Kreis das rechtwinkelige Dreieck 
eingeschrieben (DK A 20). Der Beweis dieses nicht unmittelbar einsichtigen, zu „zeigenden“ Thalessatzes 
ist aus der dritten der obigen Einsichten ableitbar (s. Wikipedia). Eine weitere geometrische Erkenntnis 
des Thales (DK A 1): 
 
                                   Ἐκμετρῆσαι αὐτὸν τὰς πυραμίδας ἐκ τῆς σκιᾶς παρατηρήσαντα, ὅτε ἡμῖν 
                                 ἰσομεγέθης ἐστίν: Er habe die (Höhe h der) Pyramiden aus dem Schatten (s) 
h                               gemessen, indem er ihn beobachtete, wenn er uns (d.h. einem dort stehenden  
               m                Menschen (m) gleich ist:  s:m = AB:h nach dem Strahlensatz oder der 
                                   Ähnlichkeit der zwei rechtwinkeligen Dreiecke. 
  A                  s   B                     
Δ Wie sich Dionysios (I.) ... die Herrschaftsicherte: Der Vater des aus Schillers Bürgschaft 
bekannten Dionys wurde durch geschickte Demagogie 405 zum στρατηγὸς αὐτο-κράτωρ (allein-
herrschenden General) gewählt, enteignete (ἐξ-ελόμενος) die Oligarchen und verteilte deren 
Grundbesitz größtenteils an Freunde und Söldnerführer (ἐφ´ ἡγεμονίας τεταγμένοις). 
E Ein Philosoph… Zum Motiv der inneren Unverletzlichkeit des wahren Philosophen > zu L. 4 
B.  βέ-βλαμ-μαι < βέ-βλαπ-μαι: § 11.  
Ζ Consuetudo…: Cicero, De finibus bonorum et malorum 5,25.  Zu con-sue-tudo und ἦθος  > 5.  
Zum Satz vgl. Heraklit DK 22 B 119: Ἦθος ἀνθρώπῳ δαίμων: Entweder ist ἦθος dem εἰθισμένον 
πεφυκός und Pindars ἦθος ἐμφυές (Ol. 11,19) gleichzusetzen, also der unveränderliche Charakter und 
daher δαίμων das daraus folgende Schicksal oder die Summe der veränderbaren Gewohnheiten: In 
diesem Fall würde Heraklit die traditionelle Vorstellung vom unveränderlichen Schicksal korrigieren: Der 
Mensch selbst, nicht ein göttliches Schicksal entscheidet über sein Leben.  
Im Schlussmythos von Platons Politeia (10, 9-16) wählen die Seelen im Jenseits ihren δαίμων für das nächste Leben 
zwar selbst: οὐχ ὑμᾶς δαίμων λήξεται (λαγχάνω erlosen), ἀλλ´ ὑμεῖς δαίμονα αἱρήσεσθε (617e), können aber dann 
ihre Wahl nicht mehr ändern: Mit der unwiderruflichen Wahl im Jenseits (!) lässt Platon also die Frage „Schicksal 
oder eigene Lebenswahl“ ebenso offen, wie Heraklits Aphorismus zwei Deutungen zulässt.  
H Barbarische Sitten Aus den Δισσοὶ λόγοι (> zu L. 6 A), soll die Relativität von Sitte und 
Brauch belegen. Herodot (3,38) berichtet dasselbe über den indischen Stamm der Kallatier und 
Αelian (Variae Historiae 4,1) über die Sardinier: Νόμος ἐστὶ Σαρδῷος· τοὺς ἤδη γεγηρακότας τῶν 
πατέρων οἱ παῖδες ῥοπάλοις (-ον Keule) τύπτοντες (schlagen) ἀν-ῄρουν καὶ ἔθαπτον αἰσχρὸν 
ἡγούμενοι τὸν λίαν (sehr) ὑπερ-γήρων ὄντα ζῆν ἔτι ὡς πολλὰ ἁμαρτάνοντος τοῦ σώματος τοῦ διὰ 
τὸ γῆρας πεπονηκότος. - In Neuguinea werden noch heute trotz offiziellen Verbots die toten 
Mütter verspeist. Weitere Beispiele einer „verkehrten Welt“ bei Herodot 2,35. 
Θ Caesar am Rubikon: vgl. Menander fr.59: Δεδογμένον τὸ πρᾶγμ´· ἀνερρίφθω (< ἀν-ερρίπ-
σθω: § 57) κύβος: Die Sache ist (von mir) entschieden: Der Würfel soll (aus dem Becher in die 
Höhe) geworfen sein, d.h. Ich will das Glücksspiel wagen: Caesar wagt, mit der Überschreitung 
des Rubico (49 v. Chr.) die Senatsherrschaft herauszufordern. Da Sueton (Caes. 32) ungenau 



 
 

40 

übersetzte: Alea iacta est (statt esto, Erasmus vermutete einen Fehler der Kopisten), sind die 
Worte in anderem Sinn sprichwörtlich geworden: Die Würfel sind gefallen = Es ist entschieden. 
Plutarch sagt (Pompeius 60), Caesar habe den Ausspruch griechisch getan, erwähnt das aber in 
der Caesar-Biographie (32) nicht. 

24. Lektion 
A Festliche Stimmung: πίνωμεν § 87 A.1. a): linearer Konjunktiv praes. 
B Die Kinder Medeas: δράσω, φύγω § 87 A. 1. b): punktueller Konjunktiv des Aorists. 
Γ Guter Rat? μὴ ἐάσῃς: komplexiver Aor. > Vorbemerkung zu L. 12, 2. b). 
Δ Sei wie die Sonne! ἵνα ἀνατείλῃ, ἳν´ εὖ ποιήσῃς: Konj. in Gliedsätzen (§ 87 A.2., B.): 
können im Dt. ausnahmslos mit dem Indikativ wiedergegeben werden (der vereinzelt im Dt. 
mögliche Konj. I: z.B. ἵνα ἀνατείλῃ dass sie aufgehe ist veraltet). Dass etwas noch nicht einge-
treten ist, aber jederzeit eintreten kann, erwartet, bezweckt oder befürchtet wird, wird im 
Griech. doppelt angezeigt: mit der Gliedsatz-Konjunktion (mit oder ohne ἄν) und dem Kon-
junktiv, aber im Deutschen mit einem „Signal“, der Konjunktion, das Verbum bleibt im 
Indikativ. – Zur formalen Nähe von Futur und Konjunktiv (λούσω = Futur und Konj. Aor.) vgl. 
im Dt. das Futur als Vermutungsform: Frage ihn, er wird das wissen.    
E Aus dem „Philogelos“ Δείδω, μὴ ich fürchte, dass…: Dass die griechische Negation im Dt. 
entfällt, sollte verstanden (§ 98, 3.a) und nicht nur eine mechanische „Regel“ befolgt werden 
(„nach Verben des Fürchtens ist μή = dass“). Die 12 eindeutigen Konjunktive des Aorists 
(διαφθείρῃς in E kann Aorist oder Präsens sein) drücken weder Vergangenes aus (daher kein 
Augment!) noch die Vorzeitigkeit (eine consecutio temporum wie im Lat. gibt es im Griech. 
nicht), sondern den Aspekt bzw. die punktuelle Aktionsart (s. zu Θ).  
Z König Admet: μήτε … μήτε: wegen des kausalen Nebensinns. Die Grenzen zwischen dem 
konstatierenden οὐκ und dem prohibitiven μή sind fließend und erweitern sich im Laufe der Zeit 
zugunsten von μή (ΜΒ Ι 110): § 98, 2 b). 
Die Vorgeschichte der euripideischen Alkestis (> 61), die Apoll im Prolog erzählt, ist hier weggelassen: 
Apoll hatte die Kyklopen getötet, weil Zeus seinen Sohn Asklepios mit dem Blitz getötet hatte. (Den 
Grund verschweigt Apoll: Asklepios hatte Tote zum Leben erweckt und damit seine Kompetenz über-
schritten). Zur Strafe für die Ermordung der Kyklopen muss Apoll ein Jahr lang als Hirte bei Admet 
dienen. Er wird sein Freund und hilft ihm, die vielumworbene Alkestis zu gewinnen.  
Abb. Kerberos bezwingt den dreiköpfigen Höllenhund, links König Eurystheus, der Herakles mit dem 
Auftrag, in den Hades einzudringen, ins Verderben stürzen wollte.  
Vor 600 übernahmen attische Maler von korinthischen Vorbildern die „schwarzfigurige“ Malerei: Vor 
dem Brennen wird mit eisenoxidhaltigem Tonschlicker gemalt, der beim Brennen mit 900° zu schwarzem 
„Glanzton“ wird (fälschlich als „Firnis“ bezeichnet), wodurch der schöne Kontrast zum hellen Ton 
entsteht. Die Details innerhalb der Figuren entstehen durch Ritzen nach dem Brand. Auf dem Kerberos-
Bild kombiniert der attische Maler Kleitias die schwarzfigurige mit der korinthischen dreifarbigen 
Malerei (rotfigurig > 79).  
Η Symptom der Verliebtheit: μή wegen des kondizionalen Nebensinns > oben zu Z.  
Θ Mutterglück: ὅταν τίκτῃ linear: wenn sie die Wehen hat, … γεννήσῃ punktuell: wenn sie 
geboren hat. 
I Eine Allegorie: Aus dem Zusammenhang gelöst ist der Satz eine Allegorie (> 70, B. 2.) für 
Menschen, die nur das zuletzt Wahrgenommene sehen, aber nicht die davorliegende Ursache 
erkennen. Im Kontext ist es ein Vergleich: Ἀν-ελεύθερον (unedel) δὲ δοκεῖ καὶ φιλοχρήματον (gierig) νεκρὸν 
συλᾶν (berauben) καὶ γυναικείας τε καὶ σμικρᾶς διανοίας (Gesinnung) τὸ πολέμιον νομίζειν τὸ σῶμα τοῦ τεθνεῶτος 
ἀπο-πταμένου (weggeflogen) τοῦ ἐχθροῦ, λελοιπότος δέ, ᾧ ἐπολέμει· ἢ οἴει τι διάφορον δρᾶν τοὺς τοῦτο ποιοῦντας 
τῶν κυνῶν, αἳ τοῖς λίθοις…  
K Epikur über den Tod: Das Argument ist anthropologisch falsch, es trifft nur auf Tiere zu: Sie 
„verenden“ ohne Bewusstsein ihres Todes, wogegen der Mensch weiß, dass er „sterben“ wird. 
Obwohl theoretisch falsch, bietet das Argument vielen eine praktische Lebenshilfe, sogar dem 
Stoiker (!) Seneca (Ep. 54,4): … ego illam (mortem) diu expertus sum, … antequam vel nascerer. Mors est 
non esse. Id quale sit, iam scio: Hoc erit post me, quod ante me fuit. Si quid in hac re tormenti est, 
necesse est et fuisse, antequam prodiremus in lucem; atqui nullam sensimus tunc vexationem.  



 
 

41 

Auch der amerikanische Psychotherapeut Irvin Yalom (*1931, Prof. em. in Stanford, seine Bücher wurden in 
viele Sprachen übersetzt) macht Epikurs Argument zur Grundlage seiner Psychotherapie gegen neurotische 
Todesangst (Thanato-phobie), in: Overcoming the Terror of Death, 2008, dt.: In die Sonne schauen. Wie 
man die Angst vor dem Tod überwindet, 2009.   
Λ Sokrates zu den Richtern: μὴ οὐ: § 87, 2. b) (2): Statt der mechanischen „Regel“: „Nach 
Wörtern des Fürchtens steht μή (lat. ne). – Ἕωσπερ ἂν ἐμπνέω…: vgl. Pl. Apologie 30bc: …ἢ ἀφίετε 
lasst mich gehen = sprecht mich frei ἢ μή, ὡς ἐμοῦ οὐκ ἂν ποιήσαντος ἄλλα, οὐδ´ εἰ μέλλω πολλάκις τεθνάναι.  
Spätere Parallelen: Christus stirbt für seine Überzeugung und Aufgabe als „Sohn Gottes“, der Dominikaner 
Savonarola für seinen Kampf gegen Papst Alexander VI (1497; vgl. Nikolaus Lenaus Versepos). Luther weigert 
sich am Reichstag zu Worms (1521) zu widerrufen: Hier stehe ich! Ich kann nicht anders, Gott helfe mir! Amen. 
Historisch wohl nur: Gott helf mir, Amen (Büchmann). Giordano Bruno stirbt für seine theologisch begründete 
Überzeugung von der Unendlichkeit des Weltalls: Ein endliches sei eines allmächtigen Gottes unwürdig. Er endete 
1600 auf dem Scheiterhaufen und wurde erst 2000 vom Vatikan rehabilitiert. An dem Kosmos-Problem schieden 
sich schon in der Antike die Geister: Für Aristoteles und die Stoiker war er begrenzt und die Erde unbewegt in 
seiner Mitte (s. zu L. 16 L). Für Archelaos (L. 18 Z, > 64), war er unbegrenzt. Epikur und Lukrez postulieren 
unendlich viele κόσμοι. In den μετακόσμιοι (Cicero: intermundia) zwischen diesen leben die Götter, die sich nicht 
um die Menschen kümmern: sog. „Deismus“ (den auch die jüdischen Sadduzäer vertraten) vs. „Theismus“: Glaube 
an einen fürsorglichen Gott. 

25. Lektion 
A Thales und die Sklavin: ὁρῶντα < ὁράοντα, ἐ-σκόπει < -εε: Zu beachten sind die durch die 
Kontraktion entstehenden „homophonen Morphe“: gleichlautende Endungen (vgl. L. 16): Für 
deren Unterscheidung ist oft die Akzentregel § 18 E. zu beachten: σκοπεῖ er schaut vs. σκόπει 
schau!  Die Kontraktionsregeln (§ 18) in einer Skizze zusammengefasst: 
 
 
 
 
 
Das „Sternegucken“ galt als „Initialzündung“ für den philosophischen βίος θεωρητικός: 
Aristoteles, Protreptikos B 18, ed. I. Düring: Τί δὲ τοῦτ´ ἐστὶν τῶν ὄντων, οὗ χάριν (= ἕνεκα) ἡ φύσις 
ἡμᾶς ἐγέννησε καὶ ὁ θεός; Τοῦτο Πυθαγόρας ἐρωτώμενος „τὸ θεάσασθαι“, εἶπε, „τὸν 
οὐρανόν“, καὶ ἑαυτὸν δὲ θεωρὸν (Betrachter) ἔφασκεν εἶναι τῆς φύσεως καὶ τούτου ἕνεκα 
προεληλυθέναι (hinaus-gekommen) εἰς τὸν βίον. B 19: Καὶ Ἀναξαγόραν δέ φασιν (sie sagen) εἰπεῖν 
ἐρωτηθέντα, τίνος ἂν ἕνεκα ἕλοιτο (er wählen würde) γενέσθαι τις καὶ ζῆν, ἀποκρίνασθαι πρὸς τὴν 
ἐρώτησιν (Frage) ὡς „τοῦ θεάσασθαι τὸν οὐρανόν καὶ τὰ περὶ αὐτὸν ἄστρα τε καὶ τὴν σελήνην 
καὶ ἥλιον ὡς (da) τῶν ἄλλων γε πάντων οὐδενὸς ἀξίων ὄντων.“   
Seit Thales ist das Bild des Philosophen ambivalent: Der Anekdote vom weltfremden „Sternengucker“ 
steht die vom „Allrounder“ gegenüber, die auch der ursprünglichen Bedeutung von φιλό-σοφος (Wiss-
begieriger) entspricht: Als man ihm (Thales) wegen seiner Armut einen Vorwurf machte, da die Philo-
sophie zu nichts tauge, habe er, da er auf Grund seiner astronomischen Kenntnisse vorausgesehen hatte, 
dass die Olivenernte reichlich sein würde, noch im Winter mit dem wenigen Geld, das er hatte, als Anzah-
lung alle Ölpressen in Milet und Chios für einen niedrigen Preis gemietet ... Als aber die Zeit der Ernte 
gekommen war und plötzlich und gleichzeitig viele Pressen verlangt wurden, da habe er seine Pressen so 
teuer verpachtet, wie er nur wollte, und auf diese Weise sehr viel Geld verdient; zum Beweise dafür, dass 
es für die Philosophen ein Leichtes ist, reich zu werden, wenn sie dies wollen, dass es aber nicht das ist, 
was sie interessiert. (Aristoteles, Politiká 1259a9 = DK 11 A 10).  
B Ewige Wiederkehr: Diogenes Laërtios (> 64) schreibt die stoischen „Weltenbrände“ (SVF II 
596 ff.) irrtümlich Heraklit zu. Hier ist aber κόσμον als (Welt)ordnung zu verstehen, nicht als 
„Weltall“, und πῦρ als das den Logos, das Weltgesetz, repräsentierende Element, aus dem alles 
entsteht und in das alles zurückkehrt (so auch W. Kranz und Jaap Mansfeld, Die Vorsokratiker I, griech.-dt. 
RUB 7965, 1983). Schon vor Diogenes Laërtios wurden die Weltenbrände irrtümlich Heraklit zugeschrieben von 
Plutarch: πυρός τε ἀνταμοιβὴ (Verwandlung) τὰ πάντα καὶ πῦρ ἁπάντων… (DK B 90); Marc Aurel: Ἡράκλειτος 
περὶ τῆς τοῦ κόσμου ἐκπυρώσεως (Verbrennung) τοσαῦτα φυσιολογήσας (3,3). Clemens v. Alexandria (um 200 
n.): Κόσμον τόνδε τὸν αὐτὸν ἁπάντων οὔτε τις θεῶν οὔτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, ἀλλ´ ἦν αἰεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται πῦρ 
ἀεί-ζωον, ἁπτόμενον (angezündet) μέτρα (nach Maßen) καὶ ἀποσβεννύμενον (ausgelöscht) μέτρα (DK B 30). 

Das O verschlingt gleichsam mit großem Maul alle Laute, gleichgültig, ob sie 
davor oder dahinter stehen.  
Wenn A- und E-Laute zusammentreffen, ist der Erste stärker. 
Zusätzlich zu beachten: ε + ε = ει und ο + ο, ε + ο, ο + ε = ου (§ 4). 

 A (E)    
 E (A) 



 
 

42 

Die stoischen Weltenbrände sind charakteristisch für die antike „zyklische“ Geschichtsauffassung, die auch die 
hinduistische und pythagoreische ist. Sie wird abgelöst von der von Augustinus begründeten zielgerichteten (teleo-
logischen) christlichen Heilslehre (Schöpfung > Sündenfall > Erlösung > Jüngstes Gericht) und der Geschichts-
philosophie Hegels. Diesen stellt dann wieder Nietzsche seine „antike“ ewige Wiederkunft entgegen: Ewig rollt das 
Rad des Seins …ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im Größten als auch im 
Kleinsten… (Also sprach Zarathustra III: Der Genesende). Diesen Spekulationen aus irdischer Perspektive hat die 
heutige Astrophysik ein Ende gesetzt: In spätestens 2,5 Mill. Jahren könnte die Erde, da sich der Mond von ihr ent-
fernt, ihre das Leben ermöglichende Atmosphäre verlieren und in ca. 4 Mld. Jahren ist das Helium der Sonne ver-
braucht, sie wird zum roten Riesen, dessen Hitze die Erde verbrennt. In kosmischer Perspektive könnte aber die 
antike zyklische Theorie recht behalten: Manche heutigen Kosmologen (wie Roger Penrose) vermuten, dass sich 
Urknall und Expansion wiederholen… 
Γ Aristoteles: πηδᾷ < πηδάει, Kontext: Über die Schlüpfzeit der Vögel (bei größeren sei sie länger, 
bei kleineren kürzer – hier irrt Ar.): Von diesem Augenblick an steigt der Dotter zur Spitze (des Eis), wo 
sein Ursprung ist und wo es aufbrechen wird. Ein blutiger Punkt …, und von dort nehmen zwei venöse 
blutgefüllte Adern (πόροι φλεβικοὶ ἔν-αιμοι) ihren Ursprung, zu einer Spirale eingerollt, die sich in dem 
Maße, wie der Embryo wächst, zu jeder der Hüllen, die ihn umgeben, ausstrecken. Und eine Membran 
mit blutigen Fasern umgibt von diesem Zeitpunkt an den Dotter, von den venösen Gefäßen ausgehend. 
Wenig später beginnt der Körper erkennbar zu werden… Darwin: Aristoteles sei einer der besten, wenn 
nicht der beste Beobachter in der Zoologie. 
Ζu σημεῖον: Deminutiv von σῆμα Zeichen (davon „Semiotik“), und πόρος > 62.   
Δ Freundschaft und Liebe: κτῶ < κτάου < *κτα-ε-σο, πειρῶ < *πειρα-εσο. – Τυφλοῦται <  
-όεται. Liebe macht blind. Shakespeare, Romeo II 1: Blind is his love, and best befits her dark.  
Toskanisch: Amor è cieco, ma vede da lontano. – Die Amme τόλμα < αε, ἐρῶσα < -άουσα.  
Abb. Lysipp war nicht bloß einer der einflußreichsten, sondern auch einer der fruchtbarsten Künstler des 
Altertums. Er veränderte das Proportionsschema: Die Köpfe bildete er kleiner, die Körper schlanker und 
erreichte dadurch, daß seine Figuren höher im Wuchs erschienen… das elastische Hin- und Herwie-
gen…der Körper scheint momentelang auf dem einen und dann wieder auf dem anderen Bein zu ruhen 
(Lübke 316 zum „Apoxyόmenos“ des L.). Typisch für die hellenistische Plastik: die Entdeckung des Kindes 
und das Ausgreifen der Figuren in den Raum: dazu vgl. Abb. S. 55.  
E Aus der Feldrede (ἐπὶ τόπου πεδινοῦ) bei Lukas (6,12-17): Sie weist zahlreiche Parallelen zur 
Bergpedigt bei Matthäus (5,44-46) auf, was man mit einer gemeinsamen schriftlichen Quelle 
erklärt. Die Feldrede konzentriert sich auf drei Motive: das Armutsgebot, die (hier ausgewählte) 
Feindesliebe und das Verbot des Richtens.   
Z Aus dem Neuen Testament: Zum Dekalog s. L. 10 B. 
τελευτά-τω: Die griech. Imperative auf -τω sind nur die der 3. Person, dagegen stehen die lat. 
auf -to für die 2. oder 3. P.: lauda-to du sollst oder: er soll loben.  
Εἴ τις μὴ θέλει Nicht so hart, wie es klingt: Kontext: Zurechtweisung der „Müßiggänger“: 
Paulus, Silvanus und Timotheus sagen zu den Thessalonikern: Wir haben bei euch kein 
unordentliches Leben geführt und bei niemandem unser Brot umsonst gegessen. Wir haben uns 
gemüht und geplagt, Tag und Nacht haben wir gearbeitet, um keinem von euch zur Last zu 
fallen…als wir bei euch waren, haben wir euch die Regel eingeprägt: Wer nicht … Wir hören 
aber, dass einige von euch ein unordentliches Leben führen und alles Mögliche treiben, nur 
nicht arbeiten. 
H Menschenschicksal: λυπείσθω < λυπε-έσθω. Die stoisch klingenden Worte sind das Epi-
mythion einer banalen Fabel: Φαλακρός (Glatzkopf) τις ξένας τρίχας τῇ ἑαυτοῦ περι-θεὶς (auf-
setzend) κεφαλῇ, ἵππευεν (ritt). Ἄνεμος δὲ φυσήσας (-άω blasen) ἀφ-εῖλε ταῦτας. Γέλως δὲ πλατὺς 
(breit) τοὺς παρ-εστῶτας (die Dabeistehenden) εἶχε. Κἀκεῖνος (= καὶ ἐκεῖνος) εἶπε τοῦ δρόμου (Lauf) 
παύσας· „Τὰς οὐκ ἐμὰς τρίχας τί ξένον (erstaunlich) φεύγειν με, αἳ καὶ τὸν ἔχοντα ταύτας, μεθ᾿ οὗ 
καὶ ἐγεννήθησαν, κατέλιπον; 
Θ Guter Rat: ἴσ-θι § 71, 1. Kleobulos DK 10,1,20: Εὐ-ποροῦντα (-έω es geht mir gut) μὴ ὑπερ-
ήφανον (hochmütig) εἶναι, ἀ-ποροῦντα (in Not sein) μὴ ταπεινοῦσθαι (-όω erniedrigen). Epikur fr. 488: 
Ἡ ταπεινὴ (ταπεινός kleinmütig) ψυχὴ τοῖς μὲν εὐημερήμασιν (εὐ-ημέρημα gute Tage) ἐχαυνώθη 
(medial! -όω aufblähen), ταῖς δὲ συμφοραῖς καθῃρέθη (καθ-αιρέω herunternehmen, erniedrigen).  
Horaz carmen 2,3,1 ff: Aequam memento rebus in arduis / servare mentem… 



 
 

43 

26. Lektion 
A Solons Wunsch: μόλο-ι: Zum Optativzeichen - ι - vgl. lat. sim, velim, nolim, malim; duint 
statt dent: Der lat. coniunctivus optativus hat die Funktion des idg. Optativs übernommen, den 
Wunsch auszudrücken, und bei den genannten Verben auch das alte Optativzeichen behalten.  
Cicero, Tusculanae disputationes 1,117: Mors mea ne careat lacrimis, linquamus amicis / 
maerorem, ut celebrent funera cum gemitu. 
Abb. S. 53: Links: ein Krug als Grabmonument: mit offenem Boden, damit die Totenspenden in die Erde 
fließen können. In der frühen „geometrischen“ Epoche der griechischen Malerei (900-700) erscheinen 
zuerst Tierfiguren, seit 800 auch Menschen, nackt und stilisiert, seit 750 auf Bildfriesen, die den größten 
Teil der Oberfläche einnehmen, mit figurenreichen Szenen: We see rows of women, hands to their heads in the 
ritual gesture of mourning, surrounding a bier on which a corpse is laid out under a shroud… the artist draws what 
he knows is there, rather than what he can actually see. Each part of the body is given its most diagnostic view – 
head in profile, chest frontal and triangular, and legs in profile with prominent buttocks… A goat is depicted under 
the bier (Dyfri).  
Rechts die berühmteste „Stele“ aus dem Kerameikos-Friedhof in Athen. Mit Chiton und Mantel beklei-
det, ein Tuch und Bänder im Haar, sitzt Hegeso (der hier nicht lesbare Name oben im Gebälk) auf einem 
kunstvoll gearbeiteten Stuhl. Sie hat mit beiden Händen eine (einst gemalte) Kette aus dem Schmuck-
kästchen genommen, das die vor ihr stehende Dienerin hält. Diese ist durch den ungegürteten Chiton und 
die Haube auf dem Kopf gekennzeichnet. Die Frauen scheinen innig miteinander verbunden… (Borbein 
276). Der Kerameikos gehört noch heute zu den Sehenswürdigkeiten Athens. Anders in Sparta: Plutarch 
schreibt seinem idealisierten Lykurg (27) das Verbot von Grabmälern zu. 
Β Liebesgedicht: εἴθε γενοίμην οὐρανός: In der Dichtersprache kann der Optativ auch uner-
füllbare Wünsche ausdrücken: In ursprünglicher Gläubigkeit und magischem Denken ist nichts 
unerfüllbar.  
Aristippos sagt …Platon habe sich in einen jungen Mann namens Astér verliebt, der mit ihm 
zusammen Astrologie studierte (DL 3,29). Apuleius´ Übersetzung (10):  Ástra vidés: Utinám fiám, 
mi sídus, Olýmpus, / út multís sic té lúminibús videám. 
Γ Wunsch für eine Seereise: τελέσειας ≈ τελέσαις, ἀγάγοι: punktuelle Aorist-Optative.  
Eine generelle Warnung vor einem Seefahrerleben von Phalaikos (4. Jh. v. Chr., AG 7,650):  

Φεῦγε θαλάσσια ἔργα, βοῶν δ᾿ ἐπιβάλλoυ ἐχέτλῃ,      ἐπι-βάλλομαι sich halten an 
    εἴ τί τοι ἡδὺ μακρῆς πείρατ᾿ ἰδεῖν βιοτῆς·       ἐχέτλη Pflugsterz, βιοτή = βίος 
ἠπείρῳ γὰρ ἔνεστι μακρὸς βίος· εἰν ἁλὶ δ᾿ οὔ πως      εἰν = ἐν, ἅλς, ἁλός Salz, Meer 
    εὐμαρὲς εἰς πολιὴν ἀνδρὸς ἰδεῖν κεφαλήν.      εὐμαρής leicht, πολιός grau 

Dass Warnungen und Gebete berechtigt waren, zeigen dutzende Grabepigramme für Schiffbrüchige im 7. Buch der 
AG: 263-279, 282-295, 498-506 u.a.) > 76.  
Δ Theognis´ Eid: Εἴ … βουλεύσαιμι sollte ich einmal …raten, was möglich, aber nicht zu 
erwarten ist. Wäre es zu erwarten, stünde der Konjunktiv: ἐὰν βουλεύσω: Im Konjunktiv steht 
das der Wirklichkeit Nähere, im Optativ das weiter von ihr Entfernte: in Gliedsätzen ohne, 
in Hauptsätzen mit ἄν. Die „potentialen“ Optative sollten nicht stereotyp mit „könnte“ übersetzt 
werden, sondern auch mit Modalverben: sollte, dt. würde: muss nicht irreal sein! 
E Sokrates: Ἐὰν ἐμὲ ἀποκτείνητε: der Konjunktiv für die erwartete Verurteilung, οὐδὲν ἂν 
βλάψειεν: der Optativ für die Unwahrscheinlichkeit, dass dem wahren Philosophen von äußeren 
Umständen innerer Schaden zugefügt wird: vgl. L. 23 E. Die Athener bestraften mit dem Todes-
urteil gegen Sokrates nur sich selbst: Epigramm AG 7,96:  
           Πῖνέ νυν ἐν Διὸς1 ὤν, ὦ Σώκρατες· ἦ σε γὰρ ὄντως2      1) sc. δώματι Haus   2) ὄντως wahrhaftig 
    καὶ σοφὸν εἶπε θεὸς καὶ θεὸν ἡ Σοφία.                                
         Πρὸς γὰρ Ἀθηναίων κώνειον3 ἁπλῶς4 μὲν ἐδέξω,      3) Schierling   4) nur 
    αὐτοὶ δ᾿ ἐξέπιον τοῦτο τεῷ5 στόματι6.       5) = σῷ         6) στόμα Mund 
Zu οὐδέν „keineswegs“ vgl. lat. „nihil“: Akkusative der Beziehung: „in (Bezug auf) nichts“: 
negieren stärker als οὐ und non > 69 linke Spalte. 
Z Ein Gespräch: Pyrrhos lässt sich von Kineas nicht abhalten, sondern schickt ihn mit 3000 
Mann nach Tarent, das ihn um Hilfe gegen die Römer gebeten hat, und in die von Tarent ge-
schickten Schiffe ließ er 20 Elefanten, 3000 Reiter, 20.000 Mann Fußvolk, 2000 Bogenschützen 



 
 

44 

und 500 Schleuderer einschiffen (Plut. Pyrrhos 15). Er gewinnt im Juli 280 die erste Schlacht bei 
Heraklea dank der Elefanten, aber mit großen Verlusten, und rückt bis 60 km vor Rom vor. Nach 
gescheiterten Verhandlungen, die Kineas in seinem Auftrag führt, siegt er 279 bei Ausculum 
wieder mit Hilfe der Elefanten und wieder verlustreich: Der sprichwörtliche „Pyrrhussieg“: Ἂν 
ἔτι μίαν μάχην Ῥωμαίους νικήσωμεν, ἀπολούμεθα παντελῶς (21,14) Wenn wir noch eine Schlacht 
gegen die Römer gewinnen, werden wir völlig vernichtet sein. Dann ruft das von inneren Käm-
pfen zerrissene Syrakus Pyrrhos zu Hilfe, und die Griechen feiern ihn zunächst als ἡγεμών und 
βασιλεύς. Er erobert die meisten karthagischen Stützpunkte auf Sizilien, lehnt aber ein beschei-
denes Friedensangebot der Karthager ab. Seine strenge militärische Disziplin missfällt den 
sizilischen Griechen sehr bald und sie fallen von ihm ab. Er muss nach Unteritalien zurück und 
verlässt nach unentschiedener Schlacht gegen die mit den Karthagern verbündeten Römer(!) 
Italien. Da war der Plan der Errichtung eines großen Westreichs an dem zähen Widerstand der 
Römer in nichts zerstoben. (Bengtson). 
ὑβρίζω überheblich sein, die eigenen Grenzen überschreiten > Hybrid-: in der Biologie beson-
dere Züchtungen, die die Artgrenzen überschreiten; Hybrid-Autos haben zusätzlich zu ihrem 
Motor einen elektrischen. Zu sprachlichen Hybriden > 13: L. 2 E, Anm. 3. 
D Die Greise von Troja: Jean Giraudoux hat in Kein Krieg in Troja (1935) diese Szene mit 
sarkastischem Humor gestaltet (I 4-6).  

27. Lektion 
A Brennos: εἰ εἴη, ὡς πάντα εἴη: optativus obliquus § 88 C. 
Die Kelten waren schon zur Zeit Alexanders an der unteren Donau und drangen trotz primitiver 
Bewaffnung und Kriegsführung weiter vor, als die Diadochenreiche noch in den Geburtswehen 
lagen (Bengtson). 279 besiegte Brennos den Makedonenkönig Ptolemaios Keraunós, der im 
Kampf fiel, umging die von den vereinigten Stämmen Mittelgriechenlands besetzten Thermo-
pylen und drang bis Delphi vor. Bevor er sich aber des Heiligtums und seiner Schätze bemäch-
tigen konnte, wurde er im Kampf schwer verwundet und tötete sich selbst. Der beginnende 
Winter zwang die Kelten zur Umkehr. 278 wurden sie als Söldner von zwei kleinasiatischen 
Königen zu Hilfe gerufen, blieben dann dort und unternahmen gefürchtete Raubzüge. 275 
wurden sie von Antiochos I. besiegt und zur Ansiedlung in Zentralanatolien gezwungen. Die 
chon vorher bestehende Siedlung Ἄγκυρα (j. Ankara) wird der Sitz des wichtigsten Stammes, 
der Tektosagen. (Diese waren der Teil der von Caesar BG 6,24 lobend erwähnten Volcae Tecto-
sages, der nach Kleinasien ausgewandert war). Um sie von weiteren Raubzügen abzuhalten, 
werden ihnen von den Königen benachbarter Länder Tribute gezahlt, und auch als Söldner wer-
den sie immer wieder eingesetzt. Attalos I. von Pergamon verweigert den Tribut, besiegt sie 230 
und errichtet ein Siegesdenkmal mit überlebensgroßen, pathetischen Bronzestatuen von Galatern, 
darunter das abgebildete: Ein Stammesführer hat seine Frau getötet, um sie vor der Sklaverei zu 
bewahren, und stößt sich nun selbst das Schwert in die Brust. Typisch für die hellenistische 
Plastik: das Pathos (hier mit dem stoischen Ideal des Freitods), das ethnologische Interesse, die 
Bewegung und das Ausgreifen der Figuren in den Raum: Die Gruppe fordert zum Umschreiten 
auf (wie die S. 51). Zu Delphi s. Weeber Kap. 10. – Zu στερεός: uv. auch „ster-ben“ = starr werden. 
B Alkibiades: Ὁπότ´ ἀνακασθείη(μεν): optativus iterativus: § 88 D., punktueller Aorist. 
Das Erzählte trug sich 431–29 während der Belagerung von Poteidaia (Chalkidike: S. 9) zu, das 
von Athen abgefallen war. Dabei rettete Sokrates dem Alkibiades das Leben und beeindruckte 
diesen auch bei der Flucht des athenischen Heeres in Böotien (424) durch seine Unerschrocken-
heit (Symp. 220d-221b). Auch an der Schlacht bei Amphipolis in Makedonien nahm er teil (422). 
Aber er verließ Athen nur im Kriegsdienst (Krit. 52b): L. 18 H.  
Γ Aus der „Anabasis“: ὅποτε βούλοιτο: opt. iterativus: lineares Präs. –  παράδεισος: Das 
persische Wort („eingezäunter Garten“) erscheint in griech. Literatur nur bei Xenophon als 
„königlicher Garten“; im AT als Garten Eden, bei Lukas als Ort der Seligen.   
Zum „Mäander“ (und „Laufenden Hund“) als Ornament s. Wikipedia.    
 



 
 

45 

28. Lektion  
Α Hippokratische Medizin: ἀν-ία-τος: § 90. Die 2 Bedeutungen von -τος stehen in einem 
Kausalzusammenhang: Was „geschlossen“ ist (24 Γ), muss auch in Zukunft „schließbar“ sein.    
Gegenstück zu L. 18 Δ: Dort der erste Aphorismus, hier der letzte. Was dort mit τὰ δέοντα nur 
angedeutet ist, wird hier aufgezählt, und wenn man die heutige Strahlentherapie als Nachfolgerin 
des „Ausbrennens“ sieht, ist die Aufzählung noch immer gültig. Es fehlen nur die sanfteren 
physikalischen und physiotherapeutischen Methoden. Gegen das „Schneiden“ (σίδηρος) gibt es 
im hippokratischen Eid (> 7) Vorbehalte: Die Schüler müssen schwören, keine Steinoperationen 
durchzuführen: οὐ τεμέω δὲ οὐδὲ μὴν λιθιῶντας: Ich werde sicher nicht die Steinleidenden ope-
rieren. Der vermutliche Grund: Bei Blasensteinoperationen mit bilateralem Dammschnitt be-
stand die Gefahr der Durchtrennung der Samenstränge und damit des Verlustes der Zeugungs-
fähigkeit. Das Verbot ist also das Pendant zum Abtreibungsverbot.  
Schon die Pythagoreer wollten das „Schneiden“ und „Brennen“ erst nach der Prävention und der 
φαρμακεία als letztes Mittel angewendet wissen: τὰ δὲ περὶ τάς τε τομάς καὶ καύσεις (καῦσις Ausbrennen) 
ἥκιστα (am wenigsten) πάντων ἀποδέχεσθαι (Iamblichos DK 58 D 1,3). – Rez.: Der Mediziner Schiller stellt 
seinen Räubern als Motto der Revolution voran: Quae medicamenta non sanant, ferrum sanat; quae 
ferrum non sanat, ignis sanat. 
B Menschenschicksal: -τεος § 90, 2. – τύχη hier negativ > 16 zu L. 4 Γ. – „Tychismus“ ist in 
der Philosophie der Terminus für die Überzeugung, dass die Welt vom Zufall regiert wird. 
Γ Ein Rat Epiktets: ἀγκύριον Deminutiv von ἄγκυρα > ancora > 62. In der christlichen Kunst 
sind Kreuz, Anker und Herz Symbole für Glaube, Hoffnung und Liebe. 
Δ Sokrates über das Glück: Die befremdlich rigorosen Worte sind die Antwort auf die Thesen 
des radikalen Sophisten Kallikles, der das Gute mit dem Angenehmen gleichsetzt und für den die 
εὐδαιμονία darin besteht, dass der Stärkere sich das Angenehme gegen die Schwächeren ver-
schaffen kann. Dem stellt Sokrates eine soziale Ethik mit dem Wert der σωφροσύνη und der 
wahren εὐδαιμονία entgegen. (> zu L. 4 B, 17 Δ).  
E Auge und Ohr: -τερος, -τατος § 42, 1. Der Mensch ist ein „Augentier“: Jeder der beiden vom 
Augapfel ins Gehirn führenden Sehnerven ist ein Bündel aus einer Million Neuriten. 
Z Ἀγησίλαος Der Ausspruch illustriert die sprichwörtlich gewordene „spartanische“, jedem 
Luxus abgeneigte Haltung. Den Luxus soll schon Lykurg bekämpft haben: Gold- und Silber-
münzen ließ er durch eisernes Geld ersetzen. Für dessen Transport waren schon bei einem Wert 
von 10 Minen zweispännige Wagen nötig, weshalb Diebstähle nicht mehr vorkamen und der 
Import von Luxusgütern unterblieb (Plut. Lykurg 9). Verpflichtende gemeinsame, bescheidene 
Mahlzeiten unterbanden den privaten Tafelluxus (10). Den jungen Männern schor man die Haare 
(Widerspruch zur Anekdote!), ließ sie barfuß gehen und nackt spielen. Vom 12. Jahr an trugen 
sie kein Unterkleid mehr und bekamen für ein ganzes Jahr nur einen Mantel. Schlafen mussten 
sie auf Streu aus Flussgras (16). Vgl. zu L. 29 L und 37 A. 
H „Toolmaking animal“: Nachdem Aristoteles den Menschen als ζῷον λόγον ἔχον (vgl. L. 2 E) 
und πολιτικόν (L. 18 Γ) definiert hatte, nannte ihn Benjamin Franklin (18. Jh., einer der Grün-
derväter der Vereinigten Staaten, Erfinder u.a. des Blitzableiters) ein toolmaking animal, Henri 
Bergson homo faber (L´Évolution créatrice, 1907, dt. Die schöpferische Entwicklung). Die Frage der Priori-
tät von Hand oder Gehirn ist unter Humanbiologen umstritten: War die durch den aufrechten 
Gang freigewordene werkzeugmachende Hand die Ursache der Gehirnentwicklung oder machte 
das entwickelte Gehirn die Werkzeugherstellung möglich? Feststeht, dass die auch für Gesten 
freigewordene Hand die Sprachentwicklung gefördert hat: Gesten und Sprache werden von den 
gleichen neuronalen Zentren gesteuert.  > 74. 
Θ Anakreontisch > 30, L. 14 D. Eine Seltenheit: Wort- und Versakzent durchwegs identisch. 
I Aus der Verteidigungsrede: ἐγενόμην hat punktuelle Bedeutung: interpretierend übersetzt: 
Ich habe niemals mit jemandem einen Lehrvertrag (mit Bezahlung) abgeschlossen: 
Sokrates distanziert sich damit von den Sophisten. – Zu den Abbildungen: Sokrates Die Kopie einer 
attischen Bronzestatue, wohl derjenigen, die die Athener aus Reue über die Hinrichtung des Sokrates von 
Lysippos (> zu L. 25 Δ) gießen ließen (Diogenes L. 2,43). Für Sokrates´ Aussehen haben wir literarische 



 
 

46 

Zeugnisse: Plat. Theait. 143e: Theodoros vergleicht einen jungen Athener mit Sokrates und sagt zu 
diesem: Νῦν δέ – καὶ μή μοι ἄχθου – οὐκ ἔστι καλός, προσέοικε δὲ σοὶ τήν τε σιμότητα (Stumpfnasigkeit) 
καὶ τὸ ἔξω (Herausstehen) τῶν ὀμμάτων, und Plat. Symp. 215ab: Alkibiades vergleicht Sokrates mit einem 
Silen und dem Satyr Marsyas: Beide sind glatzköpfige, stumpfnasige Naturdämonen, trunksüchtige 
Begleiter des Dionysos. Im Porträt ist die Hässlichkeit deutlich gemildert: Vom Hervortreten der Augen 
ist nichts zu sehen. Der Kopf mit dem eigenwilligen, klugen Schädel blickt mit kleinen Augen und 
gesammeltem Ausdruck scharf und nüchtern in die Welt…Die Oberfläche hat die neue plastische 
Spannung, mit der die späte Klassik beginnt (Karl Schefold: Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker. 
21997, 68).  
Platon Wahrscheinlich die Teil-Kopie der Bronzestatue, die Silanion schuf und die der Perser Mithri-
dates, ein Schüler Platons, den Musen der Akademie weihte (DL. 3,25). Noch deutlicher als im Bildnis des 
Sokrates ist die schlichte, strenge Haltung der beginnenden zweiten Klassik ausgeprägt (Schefold 134, aber 
diese frühe Datierung vor 350 ist umstritten). 
D Epigramm: von Nikarchos (1. Jh. n. Chr.); dasselbe Motiv zweimal im Philogelos: L. 19 Γ. 

29. Lektion 
-ίων, -ιστος § 42, 2. Das Superlativsuffix -ισ-το- entstand aus zwei Suffixen: dem idg. Komparativ-Suffix 
-ισ- (vgl. lat. mag-is), das verloren ging, und -το-, das die Stellung in einer Reihe bezeichnete: vgl. πρῶ-
το-ς, δεύ-τερος § 53; ἕ-τερος.   
A Thales: Hier sind nicht Einsichten des Thales (gerade sein Wasser fehlt!), sondern der grie-
chischen Philosophie und Spruchweisheit pointiert zusammengestellt: Heraklits ewiger λóγος 
(DK B 30), Parmenides´ allumfassendes göttliches ἀγένητον (DK B 7), Aristoteles´ unbewegter 
Beweger (Met. 1073a26); der harmonische κόσμος der Pythagoreer (DK 14 B 35), der νοῦς des Ana-
xagoras: πάντα αὐτὸν κοσμεῖν τὰ πράγματα διὰ πάντων ἰόντα (ἰών, ἰόντος gehend) (A 55). Zur 
ἀνάγκη vgl. Ü 2a; zum χρόνος: Sophokles Aias 646 f.: ἅπανθ´ ὁ μακρὸς κἀναρίθμητος (= καὶ ἀν-
αρίθμητος) χρόνος / φύει τ´ ἄδηλα καὶ φανέντα κρύπτεται.  
B Über die Ehe: Χρὴ γαμεῖν: von Kleobulos, einem der Sieben Weisen > 11 oben; auch AG 7,89.  
Ἀνδρεῖος: Gegenstück zu L. 8 Γ: Dort Belege für die formelle Rechtlosigkeit der Frau, hier ihre 
informellen Möglichkeiten, Macht und Einfluss zu gewinnen. Auch Plutarch (Lyk. 14,8) erwähnt 
die ausgelassene Freiheit und angemaßte Herrschaft der Spartanerinnen (Λάκαιναι), die sie 
durch die Abwesenheit der Männer im Krieg erworben haben, und gibt einen Dialog wieder: 
…εἰπούσης γάρ τινος, ὡς ἔοικε, ξένης πρὸς αὐτὴν (der Frau des Leonidas)· „Μόναι τῶν ἀνδρῶν 
ἄρχεθ᾿ ὑμεῖς αἱ Λάκαιναι“, „μόναι γάρ“, ἔφη, „τίκτομεν ἄνδρας.“  Plat. Nomoi 637c: Ein Athener 
zu einem Spartaner: …τὴν τῶν γυναικῶν παρ´ ὑμῖν ἄνεσιν (ἄνεσις Zügellosigkeit). 
Γ Der Sohn des Themistokles: Ein anekdotisches Exemplum zu Demokrit in B. 
Δ Admet ἀμείνον´ = ἀμείνονα: § 43, 3.  
E Die Anklage gegen Sokrates: ἥττω < ἥττοσα: Ausfall des σ, vs. lat. altius, -ioris: „Rhota-
zismus“: s zwischen Vokalen > r. –   ὧν πρότερον: § 100, 1. 
Drei Vorwürfe: 1. Er untersuche Erde und Himmel (Bereiche der Götter Hades und Zeus): 
Verwechslung mit den vorsokratischen Naturphilosophen, daher die Anklage wegen Gottlosig-
keit (ἀσέβεια). 2. Er lehre, vor Gericht die schlechtere / unterlegene Sache zur stärkeren zu 
machen: τὸν ἥττω λόγον κρείττω ποιεῖν (DK A 21) und dass es zu jeder Sache zwei einander 
widersprechende Argumente gebe: δύο λόγους εἶναι περὶ παντὸς πράγματος ἀντι-κειμένους 
ἀλλήλοις (DK B 6):  Verwechslung mit den Sophisten. 3. διδάσκων: Rhetorikunterricht wie die 
Sophisten > Vorwurf, die Jugend zu verderben.   
Z Lebenserfahrungen Ἀρχὴν ... Ovid Remed. 91: Príncipiís obstá, seró medicína parátur. – 
Ἐχθρὸν ἄνδρα … φυλάξασθαι: § 78 A. ad 1.  Vgl.: Rex Antigonus iussit sacerdotem suum 
sacrificare, ut deus defenderet eum ab amicis. Interrogatus, quare non ab inimicis, respondit: 
„Ab inimicis possum mihi ipsi cavere.” (aus J. Manlius, Locorum communium collectanea, 1562; antike 
Quelle lt. Büchmann nicht nachweisbar).  Gott schütze mich vor meinen Freunden…  
L Aristoteles: vgl. Plat. Pol. 421d: Reichtum und Armut sind zu verhindern, weil beides die Leis-
tungen der Handwerker vermindert. Plutarch kannte Aristoteles´ Πολιτικά (s. Lykurg 14) und lässt 
seinen idealisierten Lykurg (> zu L. 28 Z) die logische Konsequenz aus Aristoteles´ Theorie 
ziehen: Um Reichtum und Armut völlig zu beseitigen, überredete er die Bürger, alle ihre Ländereien 



 
 

47 

herzugeben, sie aufs neue verteilen zu lassen und in völliger Gleichheit und Gemeinschaft der Güter 
miteinander zu leben… Überdies waren mit der Münze (aus Eisen statt aus Gold und Silber) alle Prozesse 
verschwunden, weil es bei ihnen weder Reichtum noch Armut gab und alle im gleichen Wohlstand lebten 
und ihre wenigen Bedürfnisse leicht befriedigt werden konnten (Lyk. 8; 24). Vgl. Weeber 29 ff.  Winkler 19. 
Skidelsky R. und E.: Wie viel ist genug. Vom Wirtschaftswachstum zu einer Ökonomie des guten Lebens. dtv 2013 
(Aristoteles rezipierend!), Christian Neuhäuser: Reichtum als moralisches Problem, suhrkamp 2018.  
 

30. Lektion 
A Marc Aurel: Ἐν-έ-βη-ς § 64 A. Die drei möglichen Bildungen des aktiven bzw. medialen 
Aorists nebeneinander!  ἐν-έ-βη-ς wie alle Wurzelaoriste „genusneutral“: § 85, 3., L. 3 E. 
Fortsetzung: Εἰ μὲν ἐφ᾿ ἕτερον βίον, οὐδὲν θεῶν κενὸν οὐδὲ ἐκεῖ· εἰ δὲ ἐν ἀν-αισθησίᾳ (Bewusst-
losigkeit), παύσῃ πόνων καὶ ἡδονῶν ἀνεχόμενος (ἀν-έχομαι aushalten). 
Β Σχολαστικός: δια-βῆ-ναι Infinitiv-Endung wie die Verba auf -μι, vgl. εἶ-ναι. – Zu σπουδά-ζω: 
ngr.: σπουδαστές Studenten der Technik, φοιτητές „Geher“, Studenten des Παν-επιστήμιο (Universität).    
Γ Ein berühmter Orakelspruch: Die delphischen Priester, durch reiche Geschenke gewonnen, 
hielten einen Sieg des Kroisos, der mit dem Chaldäerkönig Nabonid und Amasis von Ägypten 
verbündet war, für wahrscheinlich, gaben aber vorsichtshalber einen doppeldeutigen Spruch: 
Auch Kroisos´ Reich war für griechische Verhältnisse groß. Herodot 1,53,2: γνῶμαι … προλέ-
γουσαι Κροίσῳ, ἢν (= ἐάν) στρατεύηται ἐπὶ Πέρσας, μεγάλην ἀρχήν μιν καταλῦσαι. Kroisos 
hatte das Orakel vorher „getestet“: Hdt. 1,47 f., vgl. Hdt. 1,90 und Weeber 253-259.  
Δ Διονύσιος (Ι.) von Syrakus regierte von 405-367, vereinigte unter seiner Herrschaft drei 
Viertel von Sizilien und gründete Kolonien an der Adria: Ancona u.a. 
E Aufforderung Γνῶθι σαυτόν γνῶ-θι und γνῶ-ναι: „komplexive“ Aoriste: § 86, 2; > 25.  
Der Spruch wird Solon und dem Spartaner Chilon zugeschrieben und von Platon (Charm. 164d-
165b) als Aufforderung zur σωφροσύνη verstanden, von anderen, auch Römern, zur Erkenntnis 
menschlicher Grenzen (wie nosce te ipsum: Belege s. Bartels) und eines Memento mori > 74: 
Totenkopf! Heraklit hat ihn im Sinn seiner λόγος-Philosophie verstanden: Die Seele sucht den Logos, der auch in 
ihr zu finden ist, weil sie ein Teil von ihm ist: L. 33 K, vgl. ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν Ich suchte mich selbst (B 101) 
und ἀνθρώποισι πᾶσι μέτεστι (ist es möglich) γινώσκειν ἑωυτοὺς καὶ σωφρονεῖν (B 116). > Weeber 270ff.  
Die Sprüche der Sieben Weisen in einem anonymen hexametrischen Epigramm AG 9,366:
 Ἑπτὰ σοφῶν ἐρέω κατ᾿ ἔπος πόλιν, οὔνομα, φωνήν. κατ᾿ ἔπος im Vers, οὔνομα = 
 „Μέτρον“ μὲν Κλεόβουλος ὁ Λίνδιος εἶπεν „ἄριστον“,    ὄνομα, φωνή hier: Ausspruch    
 Χίλων ἐν κοίλῃ Λακεδαίμονι· „Γνῶθι σεαυτόν“,   κοίλη Tal 
 ὃς δὲ Κόρινθον ἔναιε „Χόλου κρατέειν“ Περίανδρος, ναίω bewohnen, χόλος Zorn 
 Πιττακὸς „Οὐδὲν ἄγαν“, ὃς ἔην γένος ἐκ Μυτιλήνης, ἄγαν zuviel, ἔην = ἦν  
 „Τέρμα δ᾿ ὁρᾶν βιότοιο“ Σόλων ἱεραῖς ἐν Ἀθήναις,   τέρμα Ende, βιότοιο = βίου 
           „Τοὺς πλέονας κακίους“ δὲ Βίας ἀπέφηνε Πριηνεύς, ἀπο-φαίνω sagen, 
 „Ἐγγύην φεύγειν“ δὲ Θαλῆς Μιλήσιος ηὔδα.  ἐγγύη Bürgschaft, αὐδάω sagen 
Z Thukydides über Perikles: φαίνεται…προγνούς: § 93,3. ἔγνωσαν effektiver Aor.: § 86, 2. 
Perikles´ Kriegsplan war tatsächlich defensiv: Die gesamte attische Landbevölkerung wurde zwischen 
Athen und dem Piräus interniert, und die Aktionen der Flotte waren nur die Antwort auf die Angriffe der 
Peloponnesier. Als im Sommer 430 die Pest ausbrach, suchte man nach dem Schuldigen und fand ihn in 
Perikles (Bengtson). Man beschuldigte ihn, öffentliche Gelder unterschlagen zu haben, und enthob ihn im 
Herbst 430 seines Strategenamtes. Nachdem er im Frühjahr 429 rehabilitiert worden war, starb er noch im 
gleichen Jahr an der Pest. Ein fähiger Nachfolger war, wohl auch durch seine Schuld, nicht vorhanden, 
üble Demagogen wie der Gerber Kleon machten eine verhängnisvolle Politik: vgl. Aristophanes Ritter 40ff.  
Abb. Kresilas war neben Pheidias der bedeutendste Bildhauer des perikleischen Zeitalters. Das Porträt 
verzichtet auf die Wiedergabe individueller Züge und zeigt den Staatsmann und Bürger als Idealfigur. 
Der Helm des Strategen verweist auf das Amt, das dem Staatsmann seinen Einfluss sicherte (Borbein 25). 
Auf der Stele: ΠΕΡΙΚΛΗΣ ΞΑΝΘΙΠΠΟΥ ΑΘΗΝΑΙΟΣ: Perikles, (Sohn) des Xanthippos, Athener. 
Η Σιμωνίδης (ca. 557/56-468/67): bedeutender Chorlyriker und Epigrammatiker.  
Θ Berühmte Worte In einem Streitgespräch mit Kreon (in Form einer Stichomythie: jede Person spricht 
einen Vers) rechtfertigt Antigone die Bestattung ihres Bruders, den Kreon als Staatsfeind bezeich-
net. Der Vers ist die Antwort auf Κreons: οὔτοι ποθ´ οὑχθρός (= ὁ ἐχθρός), οὐδ´ ὅταν θάνῃ, φίλος. 



 
 

48 

Antigone hat sich schon vorher (454f.) auf die ἄγραπτα νόμιμα berufen, die ungeschriebenen 
(göttlichen) Gesetze, die über allen menschlichen stehen und Antigone verpflichten, den toten 
Bruder zu bestatten. – Das Christentum übernahm vom klassischen Griechenland die Gegen-
überstellung von menschlichem und göttlichem Recht (Winkler 31). > 61. 
Ι Psychologische Erkenntnis: Ἁπλοῦς ὁ μῦθος: ἁ-πλοῦς: *σ(ε)μ ein(fach), vgl. semel > σα- > ἁ-,  
vgl. ἅ-παξ einmal befestigt.  (*σεμ-ς auch > ἑμς > εἷς, (σ)μία, σεμ- > ἕν). 
Die moderne psychologische Ausdrucksforschung hat diesen Satz durch Stiluntersuchungen an wahren 
und lügenhaften Reden in Dramen bestätigt: Lügen haben längere Sätze, mehr Gliedsätze, mehr Anreden 
(H. Rohracher: Kleine Charakterkunde, 131975, 169).  
L Ὄνου σκιά Rez.: Christoph Martin Wieland, Die Geschichte der Abderiten, 1781: Köstlicher 
satirischer Essay über ergebnislose juristische Spitzfindigkeiten (5 Seiten). Richard Strauß´ 
Musikkomödie Des Esels Schatten, komponiert 1947– 49, wurde 1964 uraufgeführt.  
μεσ-ημβρία < μέσος + ἡμέρα > *μεσ-ημ(ε)ρία > μεσημβρία: Vokalschwund und „Gleitkon-
sonant“: vgl. dt. Mandl (= Männlein), Pfandl (kleine Pfanne), Kandl (kleine Kanne). 
D Theognis … Odysseus: Abb. Penelope vor dem unfertigen Leichentuch für ihren Schwiegervater 
Laërtes, dass sie nachts wieder auftrennt, um sich für keinen Freier entscheiden zu müssen (Od. 19,136-
158). Die Griechen kannten nur senkrechte Webstühle: Rotfigurige Vase s. S. 79: urheberrechtlich 
geschützt! 

31. Lektion 
A Λύκος καὶ ἀλώπηξ: Εἴθε μὴ ἀπήντησα: unerfüllter Wunsch der Vergangenheit: Dass 
Indikative (nach εἰ und εἴθε bzw. mit ἄν) eine größere Distanz von der Realität ausdrücken 
als Konjunktiv und Optativ, überrascht (§ 88): der Grund: § 89 A. 1.  
Rez.: Babrios 53. Variante: Λύκος καὶ παιδίον (271b Halm).  
B Homo homini lupus: Εἰ ... Irreale Bedingungsperiode der Vergangenheit, wieder mit 
Indikativ(!). Die Wahl von Impf. oder Aor. ist zwar prinzipiell von Aspekt bzw. Aktionsart be-
dingt, doch hat das Imperf. öfter Gegenwartsbedeutung wie hier und der Aorist fast immer 
Vergangenheitsbedeutung. –  s. zu L. 9 Γ. τύχη > 16 zu L. 4 Γ.  
Γ Οὐχ ὁ τόπος ἂν ... ἐγενόμην: Aor. mit Vergangenheitsbedeutung. 
Δ Epigramm für Demosthenes: Aor. wie in Γ. 
D. kämpfte von 349 bis zu seinem Selbstmord 322 mit größter Leidenschaft zuerst mit seinen 
Reden (drei Olynthischen und zwölf Philippischen) gegen Philipp II. von Makedonien, der seit 
357 mit Athen Krieg führte, dann als politischer Führer der antimakedonischen Partei gegen 
Alexander (> zu L. 22 E).  
Cicero verglich seinen Kampf gegen die Alleinherrschaft Marc Antons mit dem des Demosthenes gegen 
Philipp, nannte seine Brandreden gegen Marc Anton Orationes Philippicae und büßte sie ebenfalls mit 
seinem Leben. „Philippika“ wurde sprichwörtlich für eine politische Kampfrede. 
E Philogelos: Irreale Indikative nach der „Regel“ in B.  
Rez.: Cic. De or. 2,276: Der Konsul Nasica und der Dichter Ennius.  
Zu μέλι: Aristoteles nennt (Poet. 21) nur drei griech. Wörter auf -ι: κόμμι (äg., lat. cummi > Gummi), μέλι 
Honig, πέπερι Pfeffer (altind. pipalf, lat. piper); es gibt aber drei weitere: σίναπι > „Senf“ (beim Komö-
diendichter Anaxippos, 4. Jh. v. Chr.), κίκι (äg.) Rhizinusöl, ζιγγίβερι Ingwer < altind.  
L Die Athener Die irrealen Indikative mit Vergangenheitsbedeutung und entsprechend der 
Aktionsart! Irreales ἄν beim Partizip: ὁρῶντες ἂν. 
Die entscheidenden Ereignisse des 2. Perserkriegs 480/79, vor der Seeschlacht von Salamis. 
D 1 Xenophanes: Anthropomorphe Gottesvorstellung: Irreale Imperfekt-Indikative in der Ge-
genwartsbedeutung und entsprechend der Aktionsart.  
D 2 Die Theologie des Xenophanes: μίμν-ω < *μιμενω. Das θεοῖσι nach εἷς θεός ist nicht im 
Sinn eines „Henotheismus“ (ein Gott hat Vorrang unter vielen) zu deuten, sondern mit einem im 
Griech. nicht vorhandenen Anführungszeichen: (sogenannten) „Göttern“. κινούμενος οὐδέν 
weist auf Aristoteles´ „unbewegten Beweger“ voraus (Met. 1073a26). μετ-έρχεσθαι ist mit Blick 
auf die homerischen Götter gesagt, die ihren menschlichen Schützlingen oder Geliebten zuliebe 
(> zu L. 35 D) den Olymp oft verlassen. Xenophanes hat als Rhapsode die alten Epen vor-
getragen! Karl Popper hat metrisch übersetzt (in: Die Welt… > 32 zu L. 16 L): Ein Gott nur ist der größte, allein 



 
 

49 

unter Göttern und Menschen, / nicht an Gestalt den Sterblichen gleich, noch in seinen Gedanken. / Ganz ist er 
Sehen, ganz Denken und Planen, und ganz ist er Hören. / Stets am selbigen Ort verharrt er, ohne Bewegung. / Und 
es geziemt ihm auch nicht, bald hierhin, bald dorthin zu wandern. / Mühlos regiert er das All allein durch sein 
Wissen und Wollen. 
Der Monotheismus hat seinen Ursprung in Ägypten: Amenophis IV. (14. Jh. v. Chr.), der Gemahl 
Nofretetes, wollte den Sonnengott Aton, der als Sonnenscheibe, aber nicht figürlich dargestellt werden 
durfte, als einzigen Gott durchsetzen und nannte sich Echn-aton. Ob Moses ein vornehmer Ägypter (so S. 
Freud in: Der Mann Moses und die monotheistische Religion, 1939) oder ein jüdischer Gefolgsmann Echnatons 
war, der den Monotheismus ins „gelobte Land“ rettete (so der Ägyptologe Jan Assmann in Exodus, 2015, 
64 ff., 326 ff.), ist umstritten. Echnatons Sohn Tut-ench-amun machte seinen Gott Amun wieder zum 
obersten von vielen Göttern, der Monotheismus blieb also in Ägypten Episode: Da er auch in Israel erst 
um 500 belegbar ist, vermutete man seinen Ursprung auch in der iranischen Zarathustra-Religion. 
Abb. S. 63 Ein Werk des „Strengen Stils“ (wie die Giebelfiguren des Zeustempels in Olympia und der 
Kasseler Apoll): …ein Meisterwerk ersten Ranges …Die Lösung des Motivs der Ausfallstellung ist voll 
gelungen…Wir wissen nicht, ob der blitzeschleudernde Zeus oder Poseidon mit dem Dreizack gemeint 
ist, da das Attribut verlorenging. Vielleicht handelt es sich auch um eine Athletenfigur… glückliche 
Darstellung des gewählten Augenblicks zwischen Ruhe und Bewegung… Der schwebend ausgestreckte 
Arm, dessen Richtung Kopfhaltung und Blick folgen, das weite Schrittmotiv, die Ausgewogenheit, mit der 
die Gestalt sich in ihrer ganzen Schönheit entfaltet, ergeben zusammen mit dem wahrhaft göttlichen 
Antlitz ein Bild der Vollkommenheit, das den Geist der klassischen Epoche atmet. (Lübke 229 f.). –  
Im Führer durch Das Archäologische Nationalmuseum, Athen 32007: …eine Bronzestatue, die …vom 
Grund des Meeres in der Nähe von Kap Artemision auf Euböa geborgen wurde (1926), von vielen 
Forschern für ein Werk des berühmten Bildhauers Kalamis gehalten. Von der Bronzestatue bis zu den 
Schöpfungen der Klassischen Kunst ist es nur noch ein kleiner Schritt, da sich Haltung und Bewegung der 
Figur erheblich von den früheren, strengen und beherrschten Formen entfernt haben. Beischrift im 
Museum: Zeus wahrscheinlicher als Poseidon. Für Zeus sprechen m. E. eindeutig die Bronzestatuetten > 
77 in derselben Stellung wie die berühmte große Bronze und der Vergleich mit der Poseidon-Statue > 78: 
In dessen Hand kann man sich einen (verlorenen) Dreizack weit besser vorstellen als in der Bronze vom 
Artemision. Die Möglichkeit, dass es sich bei dieser um eine Athletenfigur handelt, bleibt aber offen… 

32. Lektion 
A Sokrates: „Wurzelperfekta“: § 68: verkürzte Perfektformen ohne Tempuszeichen im Plural: 
τε-θνά-ναι, δε-δι-έναι, δε-δί-ασι; ohne Reduplikation, mit eigenem Stamm: οἶδε, εἰδέ-ναι, εἰδ-
ότες. In der folgenden Übersicht die idg. Verbalwurzel Fειδ-, Fιδ-, Fοιδ- in den Bedeutungen 
„sehen“ und „wissen“ (= gesehen haben!) in den einzelnen Sprachen:  
indogerm. W.            griech.                                     latein. / russ.               deutsch / tsch./ ai. 
Fειδ-, Fιδ-, Fοιδ-: 1. sehen: εἶδος = ἰδέα:                vidi ich sah 
                                 sichtbare Gestalt, Bild1)           ВИД [wid] Aussicht   tsch. vid Aspekt 
                               εἴδωλον kleines Bild >12           
                                 *ε-Fιδ-ον > εἶδον ich sah 

                      - (ε)ιδης „ausschauend wie“: 
                                  κυλινδρο-ειδής > L. 16 L2) 

                             2. wissen: εἰδέ-ναι wissen                                             ich weiß = tsch. vim   
                                   Fιδ-τορια > ἱστορία:                                                 wir wissen  
                                 Wissenwollen, Forschung                                         Veden3) > Ayur-veda: 
                                 ἴσασιν sie wissen                                                      „Wissen vom Leben“                                                       
                                 οἶδα (perf.) ich weiß                                                                                                                              
1) Pl.: Wesensform, Idee. Biologie: Art ≈ lat. spec-ies: W. spec- > spec-tare sehen! Psychologie: Eidetik 
(Bildgedächtnis). – Kal-eido-skop: „Schönbildschau“. – 2) Schwundstufe -id = „nach Art von“: Andro-id 
= Humano-id: Roboter; Astero-id; Homin-iden > 73; Organo-id: künstliches Organ; faschisto-id; nucleus 
amygdalo-ideus: „mandelförmiger“ Kern, kurz „Mandelkern“ (Sitz der Affekte). 
3) „Bücher des Wissens“: altindische Epen, ca. 260 v. Chr. in der Sanskrit-Sprache niedergeschrieben. 
τυγχάνει ... ὄν: § 93, 3.a). –  Mit dem σημεῖον ist das δαιμόνιον gemeint, die innere göttliche, 
rational nicht erklärbare Stimme, die ihn von allem abhält, was ihm schaden könnte, und die für 
das εὖ πράττειν (im doppelten Sinn: gut handeln und sich gut befinden) sorgt, gleichsam ein 



 
 

50 

moralisches Immunsystem. Sokrates beruft sich darauf angesichts des vom menschlichen Den-
ken unlösbaren Todesproblems: Der Logos ist am Ende, daher kurz vorher (39e) die Ankündi-
gung eines „Mythos“: οὐδὲν κωλύει δια-μυθο-λογῆσαι.  
Zum δαιμόνιον vgl. H. Gundert, Gymnasium 61, 1954, 524.  
B Des Sokrates´ Überlegung: οὐδέτερος οὐδέν: § 98, 4.a) > 69 rechts. Part. pf. εἰδώς  
Kontext: Ἀνεῖλεν (ἀν-αιρέω weissagen) οὖν ἡ Πυθία μηδένα σοφώτερον εἶναι (Ap. 21a) und seine 
Überlegung dazu: Τί ποτε λέγει ὁ θεός…; Ἐγὼ γὰρ δὴ οὔτε μέγα οὔτε σμικρὸν ξύνοιδα ἐμαυτῷ 
(bin mir bewusst) σοφὸς ὤν (21b) … Die Folge: ἐπειρώμην αὐτῷ … (21cd = L. 39 B). Ἐντεῦθεν (daher) 
οὖν τούτῳ τε ἀπ-ηχθόμην (wurde verhasst) καὶ πολλοῖς τῶν παρόντων· πρὸς ἐμαυτὸν δ´ οὖν ἀπ-ιὼν 
(weggehend) ἐλογιζόμην, ὅτι τούτου μὲν τοῦ ἀνθρώπου…Vgl. Apologie 29b. 
Γ Weisheit und Geld: ἴσασιν von der Schwundstufe der idg. Verbalwurzel: s. 49, zu 32 A 
᾿Αρίστιππος (> 64) war wie Platon auch am Hof des Dionysios I. von Syrakus.  
Δ Lebenserfahrungen: ὅστις zuerst verallgemeinernd relativ, dann indirekt fragend.  
εἰδ-ῇς coni. von der idg. Verbalwurzel, ohne Ablaut: dieser nur im Indikativ sg. > § 68, 4. 
ὀργὴν … ῥυθμὸν … τρόπον: § 78, B.1.; zu τρόπον vgl. L. 7 A,   
E Marc Aurel > zu L. 9 B.       
Z Aemilius Paulus trennte sich nach langer Ehe von Papiria, mit der er zwei Söhne hatte (die 
beide in andere Familien adoptiert wurden: Scipio d. J. und Fabius Maximus). Plutarch fährt fort: 
Freilich pflegen sonst nur große und allgemein bekannte Fehler Frauen von ihren Männern zu trennen; 
aber auch kleine, immer wiederholte Zwistigkeiten, die von einem widrigen Betragen oder der Ungleich-
heit der Charaktere herrühren, können oft, auch wenn sie anderen verborgen bleiben, im ehelichen Leben 
eine unheilbare Abneigung und schließlich eine völlige Scheidung bewirken. 
Η Περὶ φιλίας ὅ-τῳ = ᾧ-τινι § 50, 4.: Dekl. beider Glieder oder unverändertes neutr. sg. als 
Vorderglied, ebenso ὁ-πόσους und ὁ-ποῖοι in Θ: § 51. – ὅτῳ μηδὲ εἷς ἔστι: Negation μή, weil 
ὅτῳ ἔστι einem kondizionalen μὴ ἔχων entspricht (§ 98, 2.b).  
Θ Protagoras: Der hier vertretene „Agnostizismus“ (der Begriff wurde 1869 von Th. H. Huxley 
geprägt) hatte angeblich eine A-sebieklage, also den Vorwurf des Atheismus, zur Folge; gesi-
chert ist eine solche Anklage aber nur für Anaxagoras (L. 36 Δ) und Sokrates (L. 29 E). Der 
Agnostizismus ist zwar streng logisch nicht mit dem Atheismus gleichzusetzen, wurde aber auch 
später so verstanden: Die Marxisten und Nietzsche warfen den Positivisten, die sich ebenfalls als 
Agnostiker bezeichneten, weil nur das der Erfahrung Zugängliche existiere, Inkonsequenz vor: 
Max Scheler: „Selbsttäuschung“; Fritz Mauthner: Man habe mit dem Begriff „Agnostizismus“ 
das unschickliche, aber zutreffende Wort Atheismus vermieden (Wörterbuch der Phil., 21923, 1,20). 
D 1 Eltern und Kinder: Πᾶσι δ᾿ ἀνθρώποις… Übersetzt von Peter Handke in „Kindergeschichte“, S. 42: 
Sind Kinder allen Menschen doch die Seele. Wer dies nicht erfuhr, der leidet zwar geringer, doch sein Wohlsein ist 
verfehltes Glück.  
vgl. AG 10, 124b: Φροντίδες οἱ παῖδες· μέγα μὲν κακόν, εἴ τι πάθοιεν·                 φροντίς Sorge 
          εἰσὶ δὲ καὶ ζῶντες φροντίδες οὐκ ὀλίγαι. 
Menander: ὁδοι-πορέω: Das -ι- ist Lokativ-Endung: „auf dem Weg“. 
 

33. Lektion 
A Sprichwörtlich Qualis rex, talis grex. Qualis dominus, talis et servus (Petron Sat. 58). Wie der 
Herr, so´s Gscherr (Etymologie??). 
Β Μarc Aurel: Forts.: … σύγκρισις (Vereinigung) ἐκ τῶν αὐτῶν στοιχείων (στοιχεῖον Element) καὶ 
ἀνάλυσις (Auflösung) εἰς ταὐτά.  
Γ Der Tyrann und der Philosoph: Platon kam 388 auf Einladung Dions, des Schwagers 
Dionysios´ I. (L. 23 Δ, 30 Δ, 32 Γ), zum ersten Mal nach Syrakus, 366 zum zweiten Mal, um 
nach Dions Wunsch den jungen Nachfolger, Dionysios II., durch seine Philosophie zu beein-
flussen. Nach guten Anfängen kam es zu Spannungen: Dionysios schickte Dion in die Ver-
bannung und ließ Platon mit einem Schiff fortbringen, das ihn auf Aigina absetzte. Dass er dort 
in Gefangenschaft geriet, weil die Insel mit Athen im Krieg lag, und ein Bekannter für ihn 
Lösegeld zahlte, ist nicht gesichert. Nach Athen zurückgekehrt, gründete er die Akademie. 361 



 
 

51 

ließ ihn Dionysios II. mit einer Triere aus Athen abholen, aber die philosophischen Interessen 
des Tyrannen erwiesen sich als Strohfeuer (Lesky). 360 verließ Platon Syrakus. 357 stürzte Dion 
seinen Onkel Dionysios II. (darauf bezieht sich der Text), wurde aber 354 selbst ermordet. 
Δ Paulus: ἐπ-ε-γέ-γραπ-το: „geschrieben stand“: Perfektpräteritum (nicht „Plusquamperfekt“! § 
86, 3.). Hier ist eine Inschrift wiedergegeben, in einem Text müsste man ΑΓΝΩΣΤΩι ΘΕΩι 
schreiben, ein iota adscriptum: § 3.   
Auf die Altäre schrieb man, um keinen ungenannten Gott zu beleidigen, den Plural ἄγνωστοι 
θεοί, den Paulus als Monotheist hier durch den Singular ersetzt.  
E Sokrates vgl. L. 29 E. ἐ-πε-πόνθ-εσαν: erlitten haben: vorzeitig zu einem präsent. Perfekt. 
Z Δημοσθένης: ᾔδειν (§ 68, 4.) „ich wusste“:  ν analog der 1. sg. des Imperfekts. 
Η Γῆς ἐπέβην Der folgende Pentameter: καὶ τί μάτην μοχθῶ γυμνὸν ὁρῶν τὸ τέλος;  
εἶμι § 71, 2.: ein Präsens, wird aber wegen seiner oft in die Zukunft reichenden Bedeutung auch 
als Futur verwendet: „sekundäres Futur“, vgl. die Konjunktive als Futurersatz: § 61, D. 
Ι Λακεδαιμόνιοι πῖ-θι: Imperativendung wie ἴσ-θι sei und φά-θι sag: §71.       
K Unergründlich … οὕτω βαθὺν…: Die Wahrheit, die in der Seele verborgen liegt, weiß um 
den Logos > L. 30 E. Typisch für H. die Vielschichtigkeit: Der Aphorismus kann auch psycho-
logisch verstanden werden: Die Seele als Weites Land (Arthur Schnitzler). 
M Kriton: δακρύσας punktuell-ingressiver Aorist: in Tränen ausbrechend. 
N Die Höhle des Löwen: Zwei Varianten (HH). Rez.: Lucilius 980 ff., Hor. Epist. 1,1,73 ff.  Sprichwörtlich!  

34. Lektion 
Α Sokrates διδούς < *δι-δοντ-ς: Dentalausfall vor ς und Ersatzdehnung: § 15.  
B Hermes ἀπο-δοῦναι < *δο-εναι Analogie nach τι-θέ-ναι, ἱέ-ναι (L. 35, 36) od. homer. ἔμμ-εναι 
(§ 71). – ἔ-δω-κε: Zu den seltenen (nur 3) Aoristen auf -κ: Gramm. S. 72 unten. 
βοῦς < idg. *(palatales) gous > ai. gaus > dt. Kuh.     
Als Erfinder der σῦριγξ werden auch Apoll selbst und Pan, der Sohn des Hermes, genannt. Mit 
dem goldenen Zauberstab schläfert Hermes die Menschen ein und weckt sie wieder: εἵλετο δὲ 
ῥάβδον (den Stab), τῇ τ´ ἀνδρῶν ὄμματα θέλγει (bezaubert), ὧν (= τούτων, ἅ) ἐθέλει, τοὺς δ´αὖτε 
(wieder) καὶ ὑπνώοντας (die Schlafenden) ἐγείρει (Il. 24,343f., Od. 5,47 f.).  
Γ Charon: ὀβολὸν μὴ ἔχων: μή, weil vorher das kondizionale μὴ ἔχοντος (§ 98, 2.b).   
Das Ende der Geschichte bleibt offen: ΧΑΡ.: Καὶ μὴν ἄν (= ἐάν) σε λάβω ποτέ. ΜΕΝ.: Ἂν 
λάβῃς, ὦ βέλτιστε· δὶς δὲ οὐκ ἂν λάβοις. – Menippos von Gadara (j. Jordanien; nach 300 v. Chr.) 
steigerte den Spott der Kyniker ins grotesk Phantastische. Seine Νέκυια (Totenopfer, wie alle 
Schriften verloren) parodierte Odyssee XI, machte sich über die herkömmlichen Jenseitsvor-
stellungen lustig und war Vorbild für diese Νεκρικοὶ διάλογοι (Totengespräche) Lukians. Dass 
Menippos gerade hier auftritt, ist also eine ironische Pointe. 
Im Formalen ist Menippos der Erfinder der Mischung von Prosa und verschiedenen Versen (ποικιλό-μετρον, prosi-
metron). M. Terentius Varro (116-27) nannte seine derartigen Satiren daher Saturae Menippeae (nur Fragmente 
erhalten). Seine Nachfolger: Seneca (Apocolocýntosis), Petron, Boëthius. 
Charon in der neuzeitlichen Malerei: s. Wikipedia (4 Bilder) > 60, Anm. 5. – ngr. χάρος oder χάροντας (vom 
falschen Akk. χάροντα) metonym.: der Tod: είδα τον χάρο με τα μάτια μου: habe den Tod vor Augen gehabt. 
Δ Judas ἔ-στη-σαν: ἵστημι hat drei Aoriste: § 72, 4. 
D Hymnos auf Aphrodite: Sie ist hier eine kosmische Macht und ἔρος als Zeugungstrieb ihr 
Werkzeug. Zum Vergleich ein epigrammatischer Aphrodite-Hymnos des Philippos von Thessalonike (1. 
Jh. n. Chr., AG 13,1) in Pentametern: 
 Χαῖρε, θεὰ Παφίη1· σὴν γὰρ ἀεὶ δύναμιν     1) „Paphische“: Aphrodite hatte einen Tempel auf  

κάλλος τ᾿ ἀθάνατον καὶ σέβας ἱμερόεν Paphos, σέβας Göttlichkeit, ἱμερόεις Sehnsucht 
πάντες τιμῶσιν θνητοὶ ἐφημέριοι                weckend, ἐφ-ημέριος „für den Tag“, vergänglich 
ἐν πᾶσιν μύθοις ἔργοισίν τε καλοῖς·               
πάντῃ γὰρ πᾶσιν σὴν δηλοῖς τιμήν.  πάντῃ überall 

In Hesiods Theogonie war Ἔρος der älteste Gott, der zugleich mit Gaia aus dem Chaos entstanden ist (116ff.). Erst 
dann ist Aphrodite aus dem Blut des von Kronos entmannten Uranos bei Kypros dem Meerschaum entstiegen 
(volksetymologische Namenserklärung aus ἀφρός = Schaum) und Eros geleitete sie – und der schöne Himeros 
(Sehnsucht) folgte – gleich als sie geboren wurde, in die Gemeinschaft der Götter (177-202). Zuerst bei Simonides 



 
 

52 

(6. Jh., fr. 24 D.) ist die Genealogie vertauscht: Eros ist Aphrodites (und Ares´) Sohn. Bei den Tragikern bleibt die 
Genealogie meist unerwähnt oder unklar: Sie interessiert nicht mehr, und mit den alten Mythen wird ein unbe-
kümmertes Spiel getrieben, in dem die beiden entweder, wie meist in Chorliedern, Figuren allegorischer Szenerien 
oder, wie meist in den Mono- oder Dialogen, poetische Metonymien für „Liebe“ und „Liebesverlangen“ sind. 
Typisch für den unbekümmerten Umgang mit dem alten Mythos (vom ἱερὸς γάμος, der Heiligen Hochzeit von 
Himmel und Erde: Hesiod, Theogonie 177f.) ist der Aphrodite-Hymnos im (nicht erhaltenen) dritten Stück der 
Danaiden-Trilogie von Aischylos (ca. 460 v. Chr.): ἔρως ist nur mehr eine Metonymie und Aphrodite, die erst später 
gezeugte Göttin, drängt sich am Schluss wirkungsvoll als Mitursache (παραίτιος) in den alten Mythos:  
             Ἐρᾷ μὲν ἁγνὸς οὐρανὸς τρῶσαι χθόνα,  τιτρώσκω verwunden; begatten 

 ἔρως δὲ γαῖαν λαμβάνει γάμου τυχεῖν·       
 ὄμβρος δ´ ἀπ´ εὐνατῆρος οὐρανοῦ πεσὼν  ὄμβος Regen, εὐνατήρ Lagergenosse 
 ἔδευσε γαῖαν· ἣ δὲ τίκτεται βροτοῖς   δεύω benetzen, μῆλον Kleinvieh 
 μήλων τε βοσκὰς καὶ βίον Δημήτριον·  βοσκή Futter, βίος Nahrung  
 δένδρων ὀπώρα δ´ ὲκ νοτίζοντος γάνους  ὀπώρα Ernte,Frucht, νοτίζω benetzen 
 τέλειός ἐστιν. Τῶν ἐγὼ παραίτιος.  (fr. 44 N.)           γάνος Erquickung, τέλειος ausreichend       
       παρ-αίτιος  Mitursache 

Näheres zu Eros s. G. Lachawitz: „Eros, göttliche Macht und weinendes Kind“, in: IANUS 2015 (schicke ich auf 
Wunsch gerne zu). 
Abb. Botticellis Venus, vgl. Lukrez 1,1-20. Ihre Vorgängerin ist die berühmte Aphrodite von der Insel 
Kos des Malers Apelles: Für das Gemälde erließ Augustus den Koërn eine Tributzahlung von 100 
Talenten (Strabo 14,2,19) und: Venerem exeuntem e mari divus Augustus dicavit in delubro patris Caesa-
ris, quae ana-dyomene (die Auf-tauchende) vocatur (Plin., NH 35, 91,2). Zwei Epigramme auf das Gemälde: 
AG 16, 178f. Zu Botticelli > 71: beeinflusst von Lukrez 5,737 ff. 

35. Lektion 
A Griechische Naturforschung: Λεύκιππος (> 64): Seine Historizität als Lehrer Demokrits 
wird heute nicht mehr bezweifelt, aber seine Naturphilosophie ist für uns von der Demokrits 
nicht zu unterscheiden. Die Atome sind ohne eigene Qualität (ἀ-ποίους DK 67 A 57), unterscheiden 
sich nur in Form, Anordnung und Lage (A 6) und treten als Wasser, Feuer, Pflanze oder Mensch 
zusammen (A 57), können also als Vorahnung unserer Atome oder Moleküle verstanden werden. 
κινούμενα: die Atome sind in dauernder Kreisbewegung: eine Vorahnung des Atommodells von 
Rutherford (1911), das von Niels Bohr durch das mit elliptischen Bahnen ersetzt wurde (1916).  
Ἀρίσταρχος Das von Aristarch von Samos (310-230) begründete heliozentrische System (zum 
geozentrischen > zu L. 16 L) wurde vorbereitet: 1. vom Pythagoreer Philolaos (450 v. > 64): Er 
postulierte ein Zentralfeuer (πῦρ μέσον) als Zentrum des Kosmos, und um zu erklären, warum 
wir dieses nicht sehen, eine „Gegenerde“ (ἀντι-γῆ) zwischen Erde und Zentralfeuer;  
2. von Archelaos (wie Sokrates ein Schüler des Anaxagoras > 64): μέγιστον τῶν ἄστρων τὸν 
ἥλιον εἶναι καὶ τὸ πᾶν (das All) ἄπειρον (DL 2,17).   
Eine Generation nach Aristarch berechnete Eratosthenes den Erdumfang > 78.  
In der Neuzeit wurde das heliozentrische System von Nikolaus von Cues erwogen (Dialogus de ludo globi, 
1462), von Kopernikus postuliert in: De revolutionibus orbium caelestium (1530), dessen Edition aber 
erst in seinem Todesjahr 1546 gewagt wurde; im Vorwort schreibt Andreas Osiander vorsichtshalber, es 
sei nur eine Rechenhilfe. Die Bestätigung lieferte Galilei 1610 aufgrund der Beobachtung des Jupiter-
mondes Eva mit dem Teleskop (> 60, Anm. 2), aber in einer von ihm einberufenen Astronomen-
versammlung schauen zwei gar nicht hin: Es sei ein „Zaubertrick“. Trotz des 1633 von der Inquisition 
erzwungenen Widerrufs (das eppure si muove: und sie bewegt sich doch ist literarische Erfindung) wurde 
er bis zu seinem Tod 1642 unter Hausarrest gestellt, obwohl Kepler (1571-1630) schon 1621 in der 
Epitome Astronomiae Copernicae die mathematisch-physikalischen Beweise geliefert hatte. Erst um 1700 
hat sich das System allgemein durchgesetzt. 1939 schrieb Bert Brecht sein Drama Leben des Galilei. Erst 
1992 wurde Galilei vom Vatikan rehabilitiert.  
B Der Gesetzgeber und der Tyrann: Von der Verbalwurzel θη- > ἀπο-θή-κη > 62, > 67. 
Um die sozialen Spannungen zwischen Grundbesitzern und Verarmten zu beenden, erhielt Solon 
594 als διαλλακτής (Schiedsrichter) besondere Vollmachten. Er verfügte eine Schuldentilgung, 
schaffte die Schuldknechtschaft ab, reformierte Maße und Gewichte und ordnete die Steuer-
klassen neu: Die politischen Rechte waren von der Steuerleistung (τιμή = census, Steuer) abhän-



 
 

53 

gig: Athen war eine sog. „Timokratie“ (s. unten). Außerdem richtete er ein Volksgericht (ἡλιαία) 
ein. Im „Großen Iambos“ (fr. 24 D.) legt er Rechenschaft über seine Reformen ab. Diese konnten 
aber die Rivalitäten der Aristokraten untereinander nicht verhindern. Nach 590 (wie auch schon 
vor 594) verließ er Athen (als Geschäftsreisender!). Nach seiner Rückkehr konnte er den zuneh-
menden politischen Einfluss des Peisistratos, mit dem er verwandt war, nicht verhindern. Dessen 
Tyrannis (546/45) erlebte er nicht mehr. Er starb 560. Das Verlassen Athens erst nach 560 und 
der Brief, den Diogenes Laërtios zitiert, sind also nicht historisch, aber dass Peisistratos Solons 
Gesetze unangetastet ließ (καθὼς σὺ διέθηκας), bestätigen Herodot, Thukydides und Aristoteles. 
Dass die römischen Zwölftafelgesetze auf solonischen beruhen, ist eine Spekulation Ciceros (De 
leg. 2,64) und Livius´ (3,31,8).  
Bei Platon ist die τιμοκρατία als zweitbeste Staatsform nach der ἀριστοκρατία die Herrschaft der Angesehenen 
(τιμή als „Ehre“), bei Aristoteles pejorativ die Herrschaft der Reichen. In der Neuzeit steht „Timokratie“ für ein sog. 
Zensuswahlrecht: Polit. Mitsprache von der Steuerleistung abhängig. Es wurde 1789 in der Französischen Revolu-
tion eingeführt und erst im 19. Jh. in den USA (1830), dann in Frankreich und Deutschland durch diverse 
allgemeine Wahlrechte ersetzt; noch später in Österreich (1907), Schweden (1909), Italien (1912), Holland (1917), 
Großbritannien (1918), Belgien (1919). 
Γ κεῖμαι idg. W. *kei-: uv. dt. Hei-mat (vgl. καρπός Herbst, καρδία Herz, κύων Hund, κάλαμος 
Halm, κέρας Horn).  
E Epigramm für die bei den Thermopylen Gefallenen: Die ῥήματα sind nicht die geschriebe-
nen Gesetze (νόμοι), sondern der „Ehrenkodex“, den Lykurg begründet haben soll.  
Daher ist Ciceros Übersetzung:  

Dic, hospes, Spartae nos te hic vidisse iacentes, 
          dum sanctis (!) patriae legibus obsequimur (Tusc. 1,42)    genauer als die Schillers:  

Wanderer, kommst du nach Sparta, verkündige dorten, du habest 
    uns hier liegen gesehn, wie das Gesetz es befahl. 

Das Epigramm ist heute als Inschrift in der Art des 5. Jh. auf einer Steinplatte beim Thermo-
pylen-Pass auf dem sog. Leonidas-Hügel zu lesen (bei Lamía in Mittelgriechenland, der Pass lag 
urspr. am Meer und ist heute durch Schwemmland einige Kilometer vom Meer entfernt). 
Heinrich Bölls Kurzgeschichte Wanderer, kommst du nach Spa… (1950, 9 Seiten) ist eine hintergründige Satire auf 
den Nationalsozialismus, der das Humanistische Gymnasium für die Heldenverehrung instrumentalisierte und des-
sen Schüler in den Tod schickte. 
Herodot zitiert (7,228) nach diesem noch zwei weitere Thermopylen-Epigramme und schreibt nur das 
dritte (für den Seher Megistias) dem Simonides zu, die Anthologia Graeca dagegen (7,248; 7,249) auch 
die beiden ersten. Heute folgt man Herodots restriktiver Zuschreibung, da der Chorlyriker Simonides 
auch für seine Epigramme berühmt war und man viele mit seinem Namen versah. In der AG noch acht 
weitere Thermopylen-Epigramme: Zwei davon aus dem 3. Jh. v. Chr. sind typisch für die damalige spartafreund-
liche Tendenz (7,436; 7,437), vier (7,243; 9,279; 9,293; 9,304) entstanden im 1. Jh. n. Chr.  
Zwei weitere, ebenfalls Simonides zugeschriebene, beziehen sich nicht ausdrücklich auf die Thermo-
pylen, sondern sind Lobgedichte für alle, die „für die Heimat“ und „die Freiheit“ fielen:  
1.  Ἄσβεστον κλέος οἵδε φίλῃ περὶ πατρίδι θέντες              unauslöschlich, κλέος Ruhm 
                    κυάνεον3 θανάτου ἀμφεβάλοντο νέφος·     κυάνεον dunkel, τὸ νέφοςWolke  

οὐδὲ τεθνᾶσι θανόντες, ἐπεὶ σφ᾿ ἀρετὴ καθύπερθε              σφ´ = αὐτούς, καθύπερθε von uns oben   
    κυδαίνουσ᾿ ἀνάγει δώματος ἐξ Ἀίδεω. (AG 7,251).       κυδαίνω berühmt machen, Ἀίδεω = ῞Αιδου 

2. „Εἰ τὸ καλῶς θνῄσκειν ἀρετῆς μέρος ἐστὶ μέγιστον,       des Hades  
    ἡμῖν ἐκ πάντων τοῦτ᾿ ἀπένειμε τύχη·                ἀπο-νέμω zuteilen  
Ἑλλάδι γὰρ σπεύδοντες ἐλευθερίην περιθεῖναι                   περι-τίθημι verschaffen,  
   κείμεθ᾿ ἀγηράτῳ χρώμενοι εὐλογίῃ“. (AG 7,253).         ἀ-γήρατος unvergänglich, εὐ-λογίη Ruhm 

Sicher ist Simonides der Verfasser eines Klagelieds (θρῆνος) auf die Thermopylen-Kämpfer:  
Τῶν ἐν Θερμοπύλαισι θανόντων                 Das Metrum ist durch Unterstreichung angezeigt. 
εὐκλεὴς μὲν ἁ τύχα, καλὸς δ´ ὁ πότμος,   εὐκλεής berühmt, ἁ τύχα = ἡ τύχη,                                                              
βωμὸς δ´ ὁ τάφος, πρὸ γόων δὲ μνᾶστις,    γόος Klage, μνᾶστις Gedenken 
                                   ὁ δ´ οἶκτος ἔπαινος.   οἶκτος Wehklagen,   
Ἐντάφιον δὲ τοιοῦτον οὔτ´                       ἐντάφιος sc. θρῆνος Klagelied 
εὐρὼς οὔτ´ ὁ πανδαμάτωρ1 ἀμαυρώσει2 χρόνος       εὐρώς, ῶτος, ὁ Schimmel, Moder   
ἀνδρῶν ἀγαθῶν, ὁ δὲ σηκὸς3 οἰκέταν4 εὐδοξίαν      1) Allesbezwinger, 2) ἀμαυρόω zum Ver-                                 



 
 

54 

Ἑλλάδος εἵλετο. Μαρτυρεῖ δὲ καὶ Λεωνίδας,   schwinden bringen, 3) σηκός Umzäunung; 
ὁ Σπάρτας βασιλεύς, ἀρετᾶς μέγαν λελοιπὼς          Heiligtum, 4) οἰκέτης Bewohner  
κόσμον ἀέναον τε κλέος.  (fr. 5 D.)                    ἀέναος immerwährend, κλέος Ruhm 

L Xenophon: Die berühmte Episode ist ein Paradigma (Musterbeispiel) für die Verbundenheit 
der Griechen mit dem Meer: Nach der verlorenen Schlacht bei Kúnaxa (nördl. von Babylon), 
401 v. Chr. mussten sich die griechischen Söldner unter der Führung Xenophons durch unbe-
kanntes winterliches Gebirge mit großen Verlusten bis Trapezunt (j. Trabzon) an der SO-Küste 
des Schwarzen Meeres durchschlagen. Mit dessen Anblick wissen sie sich gerettet.  
D Die Kritik des Xenophanes:  κλέπτειν: L. 34 B, μοιχεύειν: Ares und Aphrodite (Od. 8,266–
366), Zeus mit Alkmene: Mutter des Herakles (Hesiod, Theog. 315); mit Maia: Mutter des Hermes; 
mit Semele, urspr. phrygisch-thrakische Erdgöttin, Mutter des Dionysos (Theog. 938 ff.).  
ἀπατεύειν: Διὸς ἀπάτη (Ilias 14): Gaia täuscht Uranos: stiftet Kronos an, ihn zu entmannen (Theog. 
174 ff.); Rhea täuscht Kronos: gibt ihm statt Zeus den in Windeln gewickelten Stein 485 ff.); 
Prometheus täuscht Zeus mit den Opfergaben (536 ff.) und dem Feuerdiebstahl (565). 

36. Lektion 
A Der gute Hirt: Unmittelbar davor: Ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλός.  
καλός hat bereits die im Ngr. vorherrschende Bedeutung „gut“ > S. 91 oben.  
Abb. Der Kalbträger ist ein hervorragendes Werk der spätarchaischen Kunst: typisch das „archa-
ische Lächeln“ (nie in der ägyptischen Plastik!), die Mandelaugen (ursprünglich eingesetzt; die 
des Tieres waren bemalt). Aber die schöne harmonische Verbindung des menschlichen Körpers 
mit dem Tierkörper lässt die archaisch-schematische X-Form der Arme und Tierbeine fast ver-
gessen und der Tierkopf lockert die Symmetrie: > 79, Rez. > 79.   
Β Sokrates:  ἐπὶ τούτῳ § 81, 4.d) – πείσομαι τῷ θεῷ: Ironisch entkräftet hier S. den Vorwurf der 
ἀσέβεια damit, dass er sein Philosophieren als Gottesdienst bezeichnet, vgl. L. 24 Λ.  
Δ Perikles und Anaxagoras: Die letzten Jahre vor dem Peloponnesischen Krieg sind durch eine 
wachsende Opposition gegen Perikles gekennzeichnet…Anaxagoras, Pheidias und Aspasia wur-
den nacheinander angeklagt (Bengtson), Anaxagoras unter dem Vorwand der ἀσέβεια (s. zu L. 6 
E). Er entzog sich einem Prozess, indem er nach Lampsakos (am Hellespont) ging, wo er starb. 
Sein Gefängnisaufenthalt und die Rede des Perikles sind Fiktion. 
E Die Eiche (δρῦς) war den Kelten ein heiliger Baum. Ihre Priester, die Dru-iden (< dru-wid 
„Eichen-Weisen“: S. 49) verkündeten unter Eichen ihre Prophezeiungen. 
Z Das Wesen des Menschen: Der Pythagoreer Alkmaion (> 64) nimmt die ontologische Diffe-
renzierung des Aristoteles vorweg: > 4 zu ψυχή und L. 2 E. 
Ἐλευθέρους Aus einer Rede für die Messenier, die von den Spartanern versklavt wurden. Eine 
erste antike Menschenrechtserklärung oder auf die Griechen (der Peloponnes) beschränkt (Schir-
ren 343). Zur Zeit des Alkidamas lebten in Athen etwa 80.000 Sklaven (ein Drittel der Bevölke-
rung). Zur Sklaverei s. Seneca, Epist. morales 47 und RE Suppl. VI.  Vgl.  
Eur. Ion 854:  Ἓν γάρ τι τοῖς δουλοῖσιν αἰσχύνην φέρει· 

τοὔνομα· τὰ δ´ἄλλα πάντα τῶν ἐλευθέρων      τοὔνομα = τὸ ὄνομα 
οὐδὲν κακίων δοῦλος, ὅστις ἐσθλὸς ᾖ.  

Von Alkidamas ist eine Schrift erhalten: Περὶ τῶν τοὺς γραπτοὺς λόγους γραφόντων ἢ περὶ σοφιστῶν: Sie wendet 
sich gegen Isokrates, der meinte, Reden seien schriftlich vorzubereiten und auszufeilen. Alkidamas plädiert dagegen 
für die Improvisation. Näheres zu Alkidamas: Schirren S.342 ff.  

37. Lektion 
A Lykurg: εἰς διδασκάλων sc. δῶμα (Haus): vgl. εἰς Ἀίδαο ins Haus des Hades, ἐν ἀνδρὸς 
εὐσεβεστάτου, ἐν Ἀθηναίης: Ellipsen von „Haus“ (Schwyzer II 120, 461) oder Bereichsgenitive  
(§ 80 A.). Vgl. ad Vestae zum Vesta-Tempel (Hor. Sat. 1,9,35). 
Die Verstaatlichung der Erziehung fordert schon Platon in der Politeia (460b7), dann in den 
Nomoi (809b7) konkret einen „Unterrichtsminister“, παίδων ἐπιμελητής, wohl auch mit Blick auf 
eine Tradition Spartas und dessen mythischen Gesetzgeber Lykurg. Platon übt allerdings auch 
Kritik an Spartas Erziehungssystem (s. Werner Jäger, Paideia III, Berlin 21955, 54 ff.). Nicht so 



 
 

55 

Xenophon, der in seiner Λακεδαιμονίων πολιτεία Lykurg einen παιδονόμος einsetzen lässt. 
Jahrhunderte später beschreibt Plutarch ganz ähnlich Lykurgs pädagogische Maßnahmen:  
L. vertraute die Knaben keinen erkauften oder um Lohn gedungenen Erziehern an, auch gestat-
tete er nicht jedem, seinen Sohn nach eigenem Belieben zu erziehen und zu unterrichten, son-
dern er nahm selbst die Knaben, wenn sie das siebente Jahr erreicht hatten, zu sich, teilte sie in 
bestimmte Klassen, gab ihnen dieselbe Erziehung und Nahrung und gewöhnte sie daran, mit-
einander sowohl zu spielen als auch zu lernen (Lyk. 16). – Aber es kann als sicher gelten, daß die 
spartanische Staatsordnung … allmählich geworden ist, sie ist nicht das Werk eines einzelnen 
Gesetzgebers (Bengtson). Lykurg ist historisch nicht fassbar, eine mythische Gestalt. Doch für 
griechische Historiker, selbst für Thukydides, waren Mythos und Geschichte keine getrennten 
Bereiche: s. Fritz Graf: Griechische Mythologie. Darmstadt: WBG 31991, Kap. VI: Mythos als Geschichte.  
παιδ-αγωγός: lat. paed-agogus meist in der urspr. griech. Bedeutung: der Sklave, der die 
„Knaben“ zum Lehrer „führt“; für „Lehrer“ nur zwei späte Belege. > 62.   
B Ein Gebot der Pythagoreer: Aus Περὶ τοῦ Πυθαγορικοῦ βίου des Neuplatonikers Iambli-
chos ( > 64): vorher: …ᾤοντο δὲ δεῖν κατέχειν καὶ διασῴζειν ἐν τῇ μνήμῃ πάντα τὰ διδασκό-
μενά τε καὶ φραζόμενα (das Gesagte) … ἐτίμουν γοῦν σφόδρα τὴν μνήμην καὶ πολλὴν αὐτῆς 
ἐποιοῦντο γυμνασίαν (Übung) τε καὶ ἐπιμέλειαν (Sorgfalt), ἔν τε τῷ μανθάνειν οὐ πρότερον ἀφ-
ιέντες τὸ διδασκόμενον, ἕως περιλάβοιεν βεβαίως (fest) τὰ ἐπὶ τῆς πρώτης μαθήσεως (Unterricht) 
καὶ τῶν καθ´ ἡμέραν λεγομένων ἀνάμνησιν (Erinnerung). Πυθαγόρειος ἀνὴρ …  
Γ Als Jonien… δοῦλον ἀποξύρας τὰς τρίχας s. § 78, doppelter Akk. (b).  
Histiaios stand vielfach in den Diensten des Perserkönigs Dareios: Er zog mit ihm 513/12 gegen 
die Skythen, war dessen Statthalter in Milet und Myrkinos (in Thrakien). Als er dann als Berater 
an den persischen Königshof berufen wurde, übergab er Milet seinem Schwiegersohn Arista-
goras, der die Milesier 499 zum Aufstand gegen die Perser veranlasste. (Die Erhebung ging also 
nicht von Histiaios aus, wie Polyainos erzählt: kein Historiker, sondern Sammler von Kuriositä-
ten). Nach der Niederschlagung des Aufstands und der Zerstörung von Milet durch die Perser 
(494) floh Aristagoras nach Myrkinos und fiel hier 496 im Kampf gegen die Thraker. Histiaios 
wurde 493 vom Satrapen Artaphernes gekreuzigt, wohl wegen heimlicher Begünstigung des 
Aufstands seines Schwiegersohnes.   
Δ Φιλόξενος schrieb (nicht erhaltene) Dithyramben (Chorlieder), deren berühmtester Κύκλωψ ἢ 
Γαλάτεια war. Mit dem in die Nymphe Galateia verliebten plumpen Zyklopen soll Philoxenos 
die Beziehung des Dionysios zu einer Hetäre karikiert haben. Deshalb oder weil er die Tragödien 
des Tyrannen kritisierte, soll er in die Steinbrüche geschickt worden sein. 
E Der „Archimedische Punkt“: Von dem Satz (in der Συναγωγή, einer wertvollen Mathema-
tikgeschichte des Pappos v. Alexandria, um 300 n. Chr.) kommt unser Die Welt aus den Angeln 
heben. Plutarch (Marcellus 14): Archimedes schrieb an den König Hieron, dessen Freund und 
Verwandter er war, dass man mit einer gegebenen Kraft (δοθείσῃ δυνάμει) jede gegebene Last 
(δοθὲν βάρος) bewegen könne, ja im stolzen Vertrauen auf die Kraft seines Beweises soll er 
sogar behauptet haben: Wenn er eine zweite Erde hätte, würde er auf diese hinübergehen und 
die unsere bewegen (εἰ γῆν εἶχεν ἑτέραν, ἐκίνησεν ἂν ταύτην μεταβὰς εἰς ἐκείνην). Als Hieron 
sich darüber wunderte und ihn bat, diese Aufgabe (πρόβλημα) zu erfüllen und ihm zu zeigen, wie 
eine große Last mit einer kleinen Kraft bewegt würde, ließ er ein königliches Frachtschiff, das 
nur mit großer Mühe und vielen Händen an Land gezogen war, mit einer Menge Menschen und 
der gewöhnlichen Fracht beladen, setzte sich dann in einiger Entfernung nieder und bewegte 
langsam und ohne Anstrengung mit der Hαnd das Ende eines Flaschenzugs (ἀρχήν τινα πολυ-
σπάστου), womit er das Schiff ohne den geringsten Anstoß so sanft nach sich hinzog, als wenn es 
über das Meer hinglitte. Der König, der darüber staunte und die Möglichkeiten der Technik (τῆς 
τέχνης τὴν δύναμιν) erkannte, bat Archimedes, ihm Maschinen (μηχανήματα) zum Angriff und 
zur Verteidigung zu verfertigen. Von diesen machte er selbst zwar keinen Gebrauch (er starb 
215), jetzt aber leistete diese Zurüstung … den Syrakusern herrliche Dienste, konnte aber die 
Einnahme von Syrakus durch den Römer Marcellus (212) nicht verhindern.  



 
 

56 

Während dieser trifft ein römischer Soldat auf Archimedes, der gerade Figuren in den Sand zeichnet. Bei 
Valerius Maximus (8,7,7) sagt Archimedes: Noli, obsecro, istum (sc. circulum?) disturbare! Worauf ihn 
der römische Soldat im Zorn tötet, obwohl Marcellus verboten hatte, einen Syrakusaner zu töten.  
Plutarch gibt dann (Marcellus 19) drei Versionen von dieser Szene, aber spricht nicht von „Kreisen“, 
sondern zuerst von einer geometrischen Figur (διάγραμμα), dann von einem Problem (ζητούμενον), das 
er nicht unerledigt lassen wolle, und zuletzt von mathematischen Instrumenten (μαθηματικῶν ὀργάνων 
σκιόθηρα καὶ σφαῖρας καὶ γωνίας), die Αrchimedes zu Marcellus bringen wollte. Das uns geläufige Noli 
turbare circulos meos: Störe meine Kreise nicht!  ist also nicht authentisch.  
Z Alexander und Diogenes: Der berühmte Ausspruch schon bei Cicero (Tusc. 5,92): At vero 
Diogenes liberius, ut Cynicus, Alexandro roganti, ut diceret, si quid opus esset: „Nunc quidem 
paululum”, inquit, „a sole”. Offecerat videlicet apricanti. Plutarch setzt fort: Davon soll Ale-
xander so betroffen gewesen sein und trotz der ihm gezeigten Verachtung den Stolz und die 
Seelengröße des Mannes so bewundert haben, dass er … ausrief: Ἀλλὰ μὴν ἐγώ, εἰ μὴ Ἀλέξαν-
δρος ἤμην, Διογένης ἂν ἤμην Wahrlich, wenn ich nicht Alexander wäre, wollte ich Diogenes 
sein. (ἤμην ist ein imperfectum de conatu). Der große Alexander reagiert also ganz anders als 
der römische Soldat gegenüber Archimedes: s. oben zu E.  
Ein dialogisches Epigramm für das Grab des Diogenes mit einer Hundefigur: AG 7,64:  

Εἰπέ, κύον, τίνος ἀνδρὸς ἐφεστὼς σῆμα φυλάσσεις;      ἐφ-εστώς dastehend: § 68, 5 
     „Τοῦ κυνός.“ - Ἀλλὰ τίς ἦν οὗτος ἀνὴρ ὁ κύων;                  σῆμα Zeichen; Grab 

           „Διογένης“ – Γένος εἰπέ. – „Σινωπεύς1.“ Ὃς πίθον ᾤκει;       1) aus Sinope, j. Sinop, an der 
    „Καὶ μάλα· νῦν δὲ θανὼν ἀστέρας οἶκον ἔχει.“                      türk. Nordküste, πίθος Fass          

L Der Rabe und der Fuchs: ἐ-κε-κράγει: perfectum intensivum: § 86, 3.b). 
Rez.: Phaedrus 1,13; Babrios 77.  
 

38. Lektion 
A Das schwer veständliche Buch Heraklits. Heraklits Aphorismen (> zu L. 1 B) sind reich an 
Metaphern (L. 1 H, 33 K) und Gleichnissen (L. 14 B), die auf den Logos (das Weltgesetz) und 
die Wirklichkeit hinweisen, die nach Heraklits Überzeugung nicht mit eindeutigen Aussagen 
beschrieben, sondern nur „dialektisch“ begriffen werden kann, d.h. man muss sie hinter schein-
baren Widersprüchen erkennen. Heraklit ist, auch wenn er das Wort noch nicht verwendet, der 
„Erfinder“ der Dialektik als Erkenntnismethode (die dann von Hegel und Marx systematisch 
angewendet wird) und war daher für viele ein schwer Verständlicher, Dunkler (σκοτεινός), und 
Sokrates stellt sich bescheiden auf deren Stufe. 
Zur Verbalwurzel φη-/φα-: προ-φήτης „Vorhersager“, εὐ-φη-μισμός „Schönreden“, βλασ-φη-
μεῖν schmähen > blamieren. Lat. W. fa- in fa-bula, fa-ma, fa-mosus, fa-tum Götterspruch, Schicksal > 
fatal, Fatalismus, fas göttlicher Rechtsspruch., uv. dt. Bann, Bandit (aus it. bandito).   
ἀ-φα-σία 1. das „nichts Sagen“ der Skeptiker, weil man nichts sicher zu wissen glaubt. 2. A-phasie: med. Ober-
begriff für Sprachstörungen, z.B. Broca´sche A. (entdeckte 1861 das motorische Sprachzentrum): Störung der 
Sprachproduktion, Wernicke´sche A. (entdeckte 1875 das sensorische Zentrum): Störung des Sprachverstehens. – 
Para-phasie: grammatikalisch falsches Sprechen.   
Β Guter Rat:  τῶν ist relativ: § 100, 2. + 3. – Zu ἐπίσταμαι eine Anekdote aus dem heutigen Grie-
chenland: Ein Dorf will den unbeliebten Lehrer loswerden und holt einen Professor von der Universität 
(Παν-επιστή-μιο: Schule für „alles verstehen“), der ihn testen soll. Er stellt ihm drei Fragen: 1. Was heißt: οὐκ 
οἶδα; 2. οὐκ ἐπίσταμαι; 3. οὐ γιγνώσκω; Der Lehrer antwortet in Kenntnis des Altgriechischen dreimal 
richtig: δεν ξέρω (< οὐδὲν ἐξ-ευρίσκω) Ich weiß es nicht. Die ungebildeten Dorfbewohner glauben, er 
habe die Fragen nicht beantworten können, und der Professor lässt sie, um sich nicht unbeliebt zu 
machen, im Glauben, der Lehrer habe den Test nicht bestanden.  
Γ Πολιτικά· Οἱ κακοὶ… Gerade das glaubte Platon durch einen langen Bildungsprozess ver-
hindern zu können: Nicht κακοί, sondern Philosophen sollten Könige werden, und umgekehrt: 
„Königs-Philosophensatz“ (Pol. 473 c 9-e 5). Dagegen Kant: Dass Könige philosophieren oder Philo-
sophen Könige würden, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen, weil der Besitz der Gewalt 
das freie Urteil der Vernunft unvermeidlich verdirbt. Dass aber die Könige die Klasse der Philosophen 
nicht schwinden und verstummen, sondern öffentlich sprechen lassen, ist ihnen zur Beleuchtung ihres 
Geschäfts unentbehrlich (Zum ewigen Frieden, ed. Weischedl, Bd. 6, S. 228). Kant kehrt also zur pessimis-



 
 

57 

tischen Diagnose Demokrits zurück, und noch heute ist die Frage aktuell, ob die „Philosophen“, d.h. die 
geistige und moralische Elite, die höchsten politischen Ämter erreichen oder Leute, die man für ihre 
Arbeit im Dienst der Partei belohnt, und andererseits, ob die „Könige“, d.h. die Politiker, „philosophisch“ 
handeln oder populistisch, um die nächste Wahl zu gewinnen…  
Isokrates (ein λογο-γράφος Redenschreiber, der selbst nie als Redner aufgetreten ist) sagt zeit-
los Gültiges: Auch noch so viele und komplizierte Gesetze und deren Strafandrohung sind keine 
Gewähr für ein geordnetes Zusammenleben, Gesetze sind auf die durch Erziehung entwickelte 
Moral der Bürger angewiesen: Ohne diese werden sie leichtfertig ignoriert („Kavaliersdelikte“). 
Gesetze sind nur das „moralische Minimum“ und für Unmoralische wie Spinnweben… > zu L.9 
Γ und L. 18 A.   
Δ Ἀρίστιππος gibt, obwohl Sokratesschüler (> 64), wie die Sophisten Unterricht gegen Bezah-
lung (vgl. L. 6 Γ) und weiß das pointiert zu rechtfertigen: Ein Ungebildeter bleibt ein ἀνδρά-
ποδον, ein „Ding auf Menschenfuß“: ein Sklave. Der Freigeborene, der Muße = σχολή hat (> 8 
und 62) und nicht für seinen Lebensunterhalt arbeiten muss, hat sich die ἐλευθέριος παιδεία 
(Ar.) anzueignen. Zu ihr gehören, schon von den Sophisten als Unterrichtsfächer angeboten, das 
später so genannte trivium (Dreiweg): Grammatik (im weiten Sinn von Sprach- und Literatur-
kunde), Rhetorik und Dialektik (die Fähigkeit, logisch zu argumentieren) und das quadrivium: 
Arithmetik, Geometrie, Musiktheorie und Astronomie. Cicero nannte diese Wissenschaften artes 
oder doctrinae liberales, später sprach man von Septem artes liberales, missverständlich über-
setzt mit „Sieben freie Künste“ statt „Wissenschaften für Freigeborene“. Als dann auch Dich-
tung, Philosophie, Medizin und Architektur hinzugekommen waren, wurden alle im 1. Jh. n. Chr. 
mit dem Begriff ἐγκύκλιος παιδεία zusammengefasst. An den mittelalterlichen Universitäten 
mussten die „Sieben freien Künste“ als „untere Studien“ absolviert werden, erst dann wurde man 
zu den drei „oberen Fakultäten“ zugelassen: Theologie, Jurisprudenz, Medizin. –  
Zu ἐγ-κύκλιος vgl. die „En-zyklika“: eine in den „(Erd)kreis“ gesandte Schrift des Papstes.  
Die „Enzyklopädien“ des 16. Jh. waren zunächst nach Sachgebieten angeordnet, seit dem 17. Jh. alphabetisch (wie 
heutige „Lexika“). Die berühmteste wurde die auf der engl. Cyclopaedia von Ephraim Chambers (1728) basierende 
von Diderot und d´Alembert (1751–72): Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des artes et des 
métiers (Handwerke), ein grandioses Dokument der Aufklärung, fertiggestellt trotz größter Behinderungen durch die 
Zensur, auch mit Hilfe der Pompadour, die klüger war als ihr König Ludwig XV.  
E Spottepigramm:  Ein Gedankenwitz mit der Technik der Überbietung: gefärbte – gekaufte 
Haare. Rez.: Martial 6,12 und Lessing: Die gute Galathee! Man sagt, sie schwärz´ ihr Haar;         
da doch ihr Haar schon schwarz, als sie es kaufte, war. 
Von Lukillios (1. Jh. n.) in der AG 113 Epigramme zum Motiv, meist Spottepigramme, von unterschiedlicher Quali-
tät, viele von Martial rezipiert.   
Z Der Fuchs und die Trauben: Rez.: Phaedrus 4,3; Babrios 19; La Fontaine und Lessing. Eine 
Variante mit Fuchs und Maus: 15b HH. 
  

39. Lektion 
A Eine politische Erfahrung: vgl. L. 38 Γ 1, 2.  
Β Sokrates´ Gesprächspartner > zu L. 32 B. 
Γ Die Pest: Bengtson referiert die Hypothesen zur Identifizierung dieser „Pest“ (λοιμός): Lun-
genpest, kombinierte Fleckfieber- und Pockenepidemie, Masern, Typhus. Aber retrograde medi-
zinische Diagnosen sind rein spekulativ (Karl Holubar†, Prof. em. für Geschichte der Med-Univ. Wien).  
Δ Naturphilosophie: Die gesamte vorsokratische Philosophie lässt sich als eine Reihe von 
Versuchen verstehen, ein Dilemma zu lösen, nämlich das zwischen der Erfahrung einer sich 
ständig verändernden empirischen Welt und der rationalen Überzeugung, dass wirklich Seien-
des nicht verschwinden kann: das positive Gegenstück zu: „Ex nihilo nihil fit“ <  Melissos v. 
Samos (5. Jh., Parmenides-Schüler): Εἰ τοίνυν μηδὲν ἦν, οὐδαμὰ (niemals) ἂν γένοιτο οὐδὲν ἐκ 
μηδενός (DK 67Β1) als Argument für die Ewigkeit des Seienden > Lukrez 1,149f.: Principi-
um…nullam rem e nihilo gigni divinitus umquam. Die Versuche, jenes Dilemma zu lösen, lassen 
sich in vier Gruppen zusammenfassen: 
 



 
 

58 

 
1. Bei den Milesiern entsteht alles aus unvergänglichen Urstoffen (ἀρχαί) und kehrt nach verschiedenen 
Verwandlungen in diese zurück. 
2. Βei den Pythagoreern tritt an die Stelle von Anaximanders abstrakt materiellem ἄπειρον ein formales 
Abstraktum: die Zahl als das Ewige, das sich in allem Vergänglichen erkennen lässt. 
3. Heraklit und Parmenides (die Unterschiede zwischen beiden wurden von Hegel überbetont, was in 
philosophiehistorischen Darstellungen bis heute nachwirkt) lösen das Dilemma durch die Unterschei-
dung von zwei Arten des Erkennens und Wissens, sie sind die ersten Erkenntnistheoretiker: Sie trennen 
das den Sinnen erscheinende Empirische von dem mit dem λόγος bzw. νοῦς Erkannten: Bei Heraklit 
steht hinter den wechselnden Erscheinungen die Wirklichkeit des ewigen Logos, in dem die Gegensätze 
aufgehoben sind. Parmenides unterscheidet zwei Erkenntnisstufen: δόξα (Meinung, vorläufiges Wissen) 
und νόημα ἀληθείης. Schon Parmenides´ Lehrer Xenophanes hatte zwischen dem σαφές / ἔτυμον, dem 
Sicheren / Wahren, und δόκος, der Vermutung, unterschieden.   
4. Empedokles, Anaxagoras, Demokrit: Unvergängliche Elemente erscheinen uns durch ihre jeweils 
unterschiedliche Mischung verschieden: Empedokles unterscheidet vier (Erde, Wasser, Luft, Feuer), die 
durch φιλότης/φιλία zusammentreten und sich durch νεῖκος/ἔρις trennen. Bei Anaxagoras sind es unend-
lich viele Elemente, die zwar ebenfalls empirischen Stoffen (Fleisch, Knochen, Blut etc.) entsprechen, 
aber durch ihre Kleinheit nicht mehr sichtbar sind. Diese unvergänglichen ἐόντα χρήματα können als 
Vorahnung unserer Moleküle gesehen werden. Auch Demokrits Atome sind nicht sichtbar und unendlich 
viele, entsprechen aber nicht empirischen Stoffen, sondern werden theoretisch-abstrakt beschrieben (wie 
unsere Atome > zu L. 35 A).  
 
E Περὶ γάμου Vom „Atomisten“ Demokrit sind mehr ethische Aphorismen überliefert als natur-
philosophische! vgl. L. 4 B, 8 A, 15 Δ, 29 Β, 38 Γ. 
Z Kein Leben ohne die Musen: χρόνον: § 78. B. 1. 
Η  Sokrates und die Politik: πράττειν πράγματα > zu 11 Γ. – οὔτ´… οὐδέν § 98, 4.a) – οὐ … 
ἔστιν, ὅστις § 101, 3.  
Aus den Worten spricht Platons tiefes Misstrauen gegen die Auswüchse der athenischen Demo-
kratie: Populistisch agierende Demagogen (> 5) hatten im Peloponnesischen Krieg Athen in die 
Katastrophe geführt. Ein Epigramm des Antipatros von Thessalonike (um 100 v. Chr.) über die 
Verblendung der Athener AG 7,629:  
 Ἦ χθαμαλὴν ὑπέδυς ὁ τόσος κόνιν; Εἰς σέ τις ἀθρῶν,    χθαμαλός niedrig,  κόνις Erde, Grab- 
     Σώκρατες, Ἑλλήνων μέμψεται ἀκρισίην.             hügel, ἀκρισίη Fehlurteil 
 Νηλέες, οἱ τὸν ἄριστον ἀπώλεσαν, οὐδὲ ἓν αἰδοῖ            αἰδώς Scham, Κεκροπίδαι Athener als 
     δόντες. Τοιοῦτοι πολλάκι Κεκροπίδαι.              Nachkommen des Kekrops 
Θ Der Amtseid des Richters: vgl. 10 Δ. 
Ι Ärztlicher Rat ἑστά-ναι ≈ ἑστηκ-έναι Wurzelperfekt: § 68, 5. 
L Mahnung ὅτι hat die Funktion unseres Anführungszeichens und muss wegen der 1. Person 
ἀπώλεσα, unübersetzt bleiben. – τὸ χωρίον ἀφῃρέθην: § 78. doppelter Akk. (1.+1.) b). 
Die stoische ἀπάθεια (Ruhe, Affektlosigkeit) ist auf die Spitze getrieben: Selbst der Verlust der 
Familie soll jene nicht gefährden. Erasmus hat sich im Lob der Torheit (Encomium Moriae = 
Laus stultitiae, 1509) über die ἀπάθεια lustig gemacht. 
corr. Übung 2.g) Πολλλῶν. Übung 4.: 21 Α statt Γ, 26 B statt Γ. 
 

40. Lektion 
A Zeus´ Totengericht: Der Text steht in einem schönen Mythos Platons: Früher wurden die 
Menschen zu Lebzeiten von lebenden Richtern gerichtet und zu den Inseln der Seligen bzw. in 
den Tartaros geschickt. Das war oft ungerecht: Schlechte Menschen, eingehüllt in schöne Leiber 
und Verwandtschaften und Reichtümer und von getäuschten Zeugen begünstigt, wurden auf die 
Inseln der Seligen geschickt. Daher beschließt Zeus: τεθνεῶτα δεῖ κρίνεσθαι. Καὶ τὸν κριτὴν 
(Richter) δεῖ γυμνὸν εἶναι, τεθνεῶτα, αὐτῇ τῇ ψυχῇ αὐτὴν τὴν ψυχὴν θεωροῦντα… Minos ist 
schon in der Odyssee (11,568 f.) Totenrichter, Rhadamanthys und Aiakos erst bei Platon. Rhada-
manthys ist wie Minos ein Sohn des Zeus und derEuropa und mythischer Herrscher und Ge-



 
 

59 

setzgeber auf Ägäischen Inseln; Aiakos, ein Sohn des Zeus und der Aigina, berühmt für seine 
Frömmigkeit und Milde, wurde in Aigina und Athen als Heros verehrt.  
Für die alten Ägypter gab es 42 Totenrichter unter dem Vorsitz des Osiris.  
B Περὶ φιλίας vgl. 1 A. – Schon Aristoteles verzichtet auf die Dualform δυοῖν!  
Γ Odysseus ist von den Rufen der Mädchen erwacht. Wie ein Löwe tritt er aus dem Gebüsch, und 
Nausikaas Gefährtinnen laufen davon, nur sie bleibt, und Odysseus spricht sie an und zeigt sich 
als guter Psychologe: Er macht ihr Komplimente, ohne anzüglich zu werden und ohne bittend 
ihre Kniee zu berühren. Dann bringt er seine Bitte vor und schließt mit diesem Segenswunsch: 
Er ist gleichsam die Gegengabe für die Aufnahme und trifft genau die Gedankenwelt des 
Mädchens.  
Im Folgenden (Od. 255-290) zeichnet der Dichter unvergleichlich eine „potentielle“ Liebe, von der beide wissen, dass 
sie sich nicht erfüllen kann: Seine Komplimente sind nirgends die eines zielstrebigen Werbers, und Nausikaa ist 
zurückhaltend und stolz: Das einzige direkte Kompliment (276 ff.) legt sie den Phäaken in den Mund und ent-
schuldigt sich gleichsam vor sich selbst (286 ff.). Nietzsche: Man soll vom Leben scheiden wie Odysseus von Nausi-
kaa, mehr segnend als verliebt (Jenseits von Gut und Böse). 
E Ein Kompliment Platons: Von Sappho ist ein Dialog zwischen einem schüchtern Werbenden und 
einer abweisenden Frau erhalten (137 LP): „Θέλω τί τ´ εἴπην, ἀλλά με κωλύει / αἴδως…“ – „Αἰ δ´ ἦχες 
ἔσλων ἴμερον ἢ κάλων / καὶ μή τί τ´ εἴπην γλῶσσ´ ἐκύκα κάκον, / αἴδως κε νῦν σ´ οὐκ ἦχεν ὄππατ´, / ἀλλ´ 
ἔλεγες περὶ τῶ δικαίω „Ich will etwas sagen, aber mich hindert die Scham…“ „Wenn du dir etwas 
Anständiges und Schönes wünschtest und die Zunge sich nicht rühren würde, um etwas Böses zu sagen, 
Scham läge nicht auf deinen Augen, sondern du würdest über etwas Anständiges reden.“   
Abb. 100 Jahre später hat der Vasenmaler die Verse als Dialog zwischen Alkaios und Sappho verstanden 
und illustriert, mit Namensbeischrift (die auf der Abb. nicht zu sehen ist). Seine Interpretation könnte 
auch von einem Alkaios-Vers beeinflusst worden sein: Ἰόπλοκ´ ἄγνα μελλιχόμειδε Σαπφοῖ Veilchen-
lockige, erhabene, süß lächelnde Sappho (384 LP) und wurde auch von Aristoteles (Rhet. 1367a) vertreten. 
Aber jener Vers ist umstritten (weil Σαπφοῖ statt Ψαπφοῖ), und die Zuordnung des Dialogs wurde schon 
im Stephanos-Kommentar zu Aristoteles (beliebiger Werber an beliebiges Mädchen) und auch von W. 
Schadewaldt angezweifelt (Wechselgesang aus einem Hochzeitslied). Wie auch immer: Der Maler hat 
seine Auffassung der Verse vollendet ins Bild gesetzt: mit dem schüchtern gesenkten Haupt des Dichters 
und der abweisenden Haltung, dem Blick und dem linken Fuß der Umworbenen, die zum Weggehen ent-
schlossen scheint. 
Z Αἱ γυναῖκες Die Mädchen wurden in diesem Alter von den Vätern verheiratet. Forts.: Τοι-
γαροῦν (daher nun) ὁρῶσαι, ὅτι ἄλλο μὲν οὐδὲν αὐταῖς πρόσεστι (zukommt), μόνον δὲ συγκοι-
μῶνται (συγ-κοιμάομαι schlafen mit) τοῖς ἀνδράσι, ἄρχονται καλλωπίζεσθαι (sich schön machen) καὶ ἐν 
τούτῳ πάσας ἔχειν τὰς ἐλπίδας. Προσέχειν (darauf achten) οὖν ἄξιον (ist wichtig), ἵνα αἴσθωνται, ὅτι 
ἐπ᾿ οὐδενὶ ἄλλῳ τιμῶνται ἢ τῷ κόσμιαι (anständig) φαίνεσθαι καὶ αἰδήμονες (schamhaft). 
H Καίσαρι Athenodoros, von Cicero zur Unterscheidung von einem etwas älteren Stoiker 
gleichen Namens „Calvus“ genannt, war Lehrer des jungen Oktavian.  
Θ Εἷς ἐμοὶ μύριοι > zu L. 1 Β 2.   
I   Das verlorene Schaf: vgl. L. 36 A.  – Anhang zu L. 40 > 60.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

60 

                                    Αnhang zu L. 40:  Moderne Maßeinheiten  
Für die kleinen Maßeinheiten wurde nur zweimal Griechisch verwendet:                                             
deci-  d  10-1 Zehntel    lat. decem 10 
centi     c 10-2 Hundertstel        lat. centum 100 
milli-  m 10-3 Tausendstel       lat. mille  1000                    
mikro-  μ 10-6 Millionstel    μικρός klein              
nano-   n 10-9 Milliardstel    νᾶνος Zwerg ………… Milliardstel nur in der 
piko-  p 10-12    Billionstel    ital. piccolo          europ. „Long scale“, 
femto  f 10-15     Billiardstel     schwed. femto 15        engl.: thousend millionth part 
atto-  a 10-18  Trillionstel     dänisch atten 18               amerikan.: billionth part 
zepto-  z 10-21    Trilliardstel        lat. septem, weil 1000-7        
yocto    y  10-24    Quadrillionstel   lat. octo 1000-8 

ronto     r         10-27           Quadrilliardstel       Gewicht eines Elektrons 
quecto    q            10-30          Quintillionstel       Masse eines Bit        
Die großen Maßeinheiten sind bis zur Trillion griechisch bezeichnet: 
deka- da 101 zehn     δέκα 10 
hekto-  h  102 hundert    ἑκατόν 100    
kilo-  k 103 tausend    χίλιοι 100 
Mega-  M 106 Million    μέγας, μεγάλη, μέγα groß 
Giga-  G 109  Milliarde    γίγας, γίγαντος Gigant, Riese …. europ. „Long scale“,      
Tera-  T 1012     Billion     τέρας, - ατος, τό Wunder(zeichen) angloamerikanisch: 
Peta-   P 1015       Billiarde    πέντε fünf, weil 10005                              billion, trillion … 
Exa-  E 1018     Trillion             ἕξ sechs, weil 10006                                       
Zetta-  Z 1021 Trilliarde           lat. septem 10007                                                  

Yotta-  Y 1024       Quadrillion         lat. octo: 10008  

ronna      R          1027        Quadrilliarde           Durchmesser des sichtbaren Universums 
quetta     Q          1030        Quintillion               Gewicht der Erde  
 

                   MYTHOLOGIE – ASTRONOMIE – CHEMIE                                 
Seit der Antike wurden die Planeten nach Göttern benannt, und in der Neuzeit nach den neu entdeckten 
Planeten, dann nach den neu entdeckten Metallen. 
GÖTTER:                 PLANETEN:   entdeckt von:     im Jahr:      Metalle: Ordnungszahl 
Sohn: des Jupiter 1.  Merkur  
s. zu L. 34 D  2.  Venus 
        Erde1)  
Sohn: des Jupiter 3.  Mars   
Zeus =   4.  Jupiter  
Vater: Kronos = 5.  Saturn  
Neuzeit: 
Vater des Kronos:  6.  Uranus2) William Herschel  1781      > Uran3)              92     
Bruder des Jupiter 7.  Neptun Urbain Le Verrier 18464)    > Neptunium5)    93 
Bruder des Jupiter         8. ?  Pluto(n) Clyde Tombaugh     1930        > Plutonium5)       94 
nicht direkt sichtbar:         8.  Proserpina: 2012 vermutet, 4mal so groß wie die Erde 
 
1) s. zu L. 6 E: 8 antike „Sphären“: 7 Planeten (Mond, Merkur, Sonne, Venus, Mars, Jupiter, Saturn) 
    und die Sphäre der Fixsterne. Die Erde noch nicht als Planet, sondern unbewegt im Zentrum. 
2) kurz nach der Erfindung des Teleskops (τηλε-σκόπος „fernschauend“: bei Ar. vom Auge gesagt) sah ihn schon  
    1612 Galilei, hielt ihn aber für einen Jupitermond. 1781 von Herschel entdeckt. Einziger Planet mit dem Namen  
     eines griechischen Gottes, weil es in der römischen Mythologie keinen Vater des Saturn gibt. 
3) M.H. Klaproth entdeckte es 1789 und benannte es nach dem kurz vorher entdeckten Planeten Uranos.  
4) Postulierte ihn aufgrund der Bahnabweichungen des Uranos nach mathematischen Berechnungen. 
5) Wegen der nächsthöheren Ordnungszahl nach dem nächsten Planeten benannt. Pluto wurde 2006 der Planetenstatus aberkannt,  
     aber diese Aberkennung ist neuerdings umstritten. Evtl. neuer Merksatz für die Planeten:   
    Mein Vater erklärt mir jeden    Sonntag unsere neue Proserpina (statt „unseren Nachthimmel“).  



 
 

61 

AISCHYLOS             SOPHOKLES           EURIPIDES 
525 – 456                         497 – 406                       ? 485 – 406   
7 Tragödien erhalten      7 Tragödien erhalten        17 Tragödien erh.    
               
                Stoffe außerhalb größerer Sagenkreise: 
Perser 472 1)        Alkestis 438 

Hiketiden        Medea 431 

Prometheus               Hippolytos 428 
          Ion 
          Bakchen (postum) 

                                  
    Trojanischer Sagenkreis: 

                                                        vor dem Krieg: Iphigenie auf Aulis  
      während des Krieges: Aias      
     Philoktet 
nach dem Krieg: 
Agamemnon 
Choephoren  Trilogie Elektra     Elektra 413 
Eumeniden    458       Orestes 
           Iphigenie T. 411 

                                   über Troerinnen:   Hekabe 
                     Andromache 
                                                            Troerinnen 415 
          Helena 412 

 
Thebanische Sage: 

                                      Ödipus Tyrannos 430/25 
Sieben gegen Theben    Ödipus auf Kolonos Phönikerinnen 
           Antigone 442   Hiketiden 
                                       
        Herakles: 
                                      Trachinierinnen   Herakles                                         
                                                          Herakliden

 
                1) einziges Stück mit historischem Stoff: Perserkrieg 480/79 



•  • 62 

GRIECHISCH IN EUROPÄISCHEN SPRACHEN 
                                                                    französ.           italienisch            spanisch              deutsch, englisch und andere  

       ἄγκυρα Anker     ancre  àncora  ancla  anchor e.  
αἴνιγμα  Rätsel      énigme enimma enigma  enigma e. 

       ἀμ(φι)-φορεύς Amphore    ampoule  ampolla           ampolla             ampul alb., Ampel  
                                                            Glühbirne Flasche                Gefäß; Blase           
       ἀπο-θή-κη Abstellraum     boutique     bottega              bodega              boutique e., butik serb., alb. 
                                                       Laden, B.  Laden                  Weinkeller            
       ἄσυλον Freistätte     asile           asilo                  asilo                   boutique e., azyl tsch., asyl alb. 
       γυμνάσιον Übungsplatz    gymnase     ginnasio           gimnasio gymnázium tsch., alb. 
                                                            Turnsaal         Gymnasium        Turnsaal               Gymnasium 

γυρός rund, ngr. γύρος Kreis girouette giro, girare        gira, girar          giro Geldverkehr e., span., dt. 
                                                       Wetterhahn    Rundfahrt, drehen, Rundreise, kreisen       
       δίαιτα Lebensweise > Diät      dieta  dieta  diet e. 
       διάλογος Gespräch                dialogue      diàlogo             diálogo        dialogue e., dialog tsch. 
       εἴδωλον Bildchen s. zu L. 2 Δ   idole      idolo                 ídolo                  idol e., idol tsch. 
       εἰρωνεία Verstellung, Ironie ironique adj. ironìa                ironía                  irony e., ironie tsch. 
       ἐκ-κλη-σία Volksversammlung; Kirche église   chiesa                iglesia  igreja port., kisha alb.              
       ἔκ-λειψις Sonnenfinsternis    éclipse        eclissi solare     eclipse solar solar eclipse e., Ellipse 
       ἐν-έργεια Wirksamkeit     énergie       energìa              energía              energy e., energie tsch.  
       ζώνη Gürtel > Zone      zone            zona                  zona                  zone e., zóna tsch. 
       θέμα Behälter; Aufgestelltes thème       tema                  tema                  theme e., téma tsch.  
       θησαυρός Schatz > Tresor   trésor          tesoro                tésoro            treasure e., trezor tsch. 
       ἰδέα Gestalt, (Wesens)form   idée  idea                    idea   idea e., idea tsch., ide alb. 
       κιθάρα > Gitarre > 8     guitare       chitarra              guitarra              kytara tsch., gitare alb., Zither 
       κλίμα Neigung (der Sonne) climat            clima                 clima                 climate e., klima tsch. 
       κρίσις Unter-, Entscheidung crise  crisi  crisis  krize tsch., Krise  
       κρυπτός verborgen           grotte grotta  gruta  grotto e., Grotte 
       κύκλος Κreis, Rad: Zweirad: bicyclette      bicicletta           bicicleta            bicycle, bike e., bicikl(et) kroat.    
       Λύκειον Apollon-Heiligtum lycée             liceo                  liceo  Lyzeum schweiz., liceum poln.  
       μέθ-οδος „Hinweg“               méthode        mètodo              método     method e., metoda tsch.  
       μηχανή (Belagerungs)maschine machine màcchina           máquina            machine e., makina alb. 
       ὀρφανός verwaist Waisen-   orphelinat     orfanotrofio       orfanato             orphanage e. 
      τρέφω ernähren      haus:   
       παιδαγωγός > it. pedagogante pédant      pedante              pedante              pedant e., tsch., dt.  
       πάπυρος Papyrusstaude    papier                                       papel                  paper e., papír tsch.        
       παραβολή Erzählung    parole parola                parabla              palavra port., Parole          
                                                      Sprechen           Wort                    Wort              Gespräch         Wahlspruch    
       πλανήτης umherirrend    planète           pianeta              planeta   planet e., -a alb., tschech.  
       πολιτεία Staat(sordnung)     police              polizìa               policía                police e., policie tsch., Polizei 
       πόρος Weg > Pore                 pore              poro                   poro                  pore e., pór tsch, pore alb.  
       πρεσβύτερος der Ältere    prêtre         prete                                            priest e., Priester  
       πρόβλημα Vorgelegtes, Aufgabe problème  problema           problema          problem e., problém,-em tsch., alb. 
       σῆμα Zeichen „Zeichenträger“:                         semàforo           semáforo           semafor tsch., serbokr., alb. 
      φέρω tragen     Verkehrsampel                                                                              
        σύστημα Zusammenstellung   système        sistema                 sistema             system e., systém tsch., sistem alb. 
       σχολή Muße > Schule       école      scuola       escuela   school e., škola tsch., shkoll alb.  
       τόνος Spannung, Ton    ton                tono                   tono                   tone e., tón tsch.     
       τύραννος Herrscher, Tyrann tyran          tiranno               tirano                 tyrant e., tyran tsch., tiran türk. 
       φαινόμενον Erscheinendes phenomène fenomeno          fenomeno          phenomenon e., fenomén tsch.  
       φάντασμα Erscheinung, Gespenst fantôme fantasma fantasma  phantom e. 
       φαρμακεία Heilmittel(gebrauch) pharmacie  farmacìa            farmacia            pharmacie e. 
       χάος > 4                        gaz            gas                     gas                   gas e., γκάζι ngr., Gas 
       χάρτης Papier, lat. charta     carte           carta        carta                  card e., karta tsch., karte alb.  
                                     Urkunde    Karte            Papier   Spielkarte           Karte 
       ὡρο-λόγιον „Stundensager“ horloge      orologio     reloj                   ρολόι ngr., orloj tsch.      
                                                            Wand-, Turmuhr   Uhr                 Uhr                      Uhr               astronom. Uhr  



•  • 63 

                                                                                                                                                                                            
WISSENSCHAFTEN UND PHILOSOPHIE 

1.  Realwissenschaften: 
1.1 Naturwissenschaften 
1.2 Kultur- oder Geisteswissenschaften: „Produkte“ des menschlichen 
       Geistes: Sprache, Sozialformen, Geschichte, Literatur, Kunst 
           „Geisteswissenschaften“ von Wilhelm Dilthey, 1883: „Die Natur erklären wir, das Seelenleben 
           verstehen wir“.  

   1.3 angewandte W.: Medizin, Wirtschaft, Recht, Technik 
2. Formalwissenschaften: Mathematik, Logik, Informatik 
 
    ΦΙΛΟ-ΣΟΦΙΑ = „LIEBE zur WEISHEIT“   
 
1. totales Engagement      mehr als Wissen: 
2. zweckfrei, im Gegensatz zu     Nachdenken über  

 Ideologie und Theologie:      
    Mittelalter: philosophia:              Wissen:          Leben: 
                       ancilla theologiae     theoretische   praktische  
3. ständiges Streben:           Philosophie: 
   keine endgültigen Ergebnisse:      reflektiert:          
   Kant: Man kann nicht Philosophie,            1. Grundbegriffe: Bewusstsein, Materie…      
   sondern nur philosophieren lernen.           2. Methoden > Wissenschaftstheorie 

  3. Ergebnisse der Wissenschaften 
                     > Kants „vier Weltfragen“ der Philosophie: 
             Was kann ich wissen?  > Erkenntnistheorie = Gnoseologie  
                                 Was soll ich tun?  > Ethik 
                                 Was darf ich hoffen?  > Metaphysik  
                                 Was ist der Mensch?  > Anthropologie 
   > Philosophie eine Fundamental- > Ontologie 
      Universal-        
      kritische Wissenschaft                                                             
    Ursprung der Philosophie? 
   • historisch: griechische „Vorsokratiker“: Thales… 
   • methodisch: Staunen     Fragen 
                                           Zweifeln  
 
 



•  • 64 

                                    PHILOSOPHEN: Herkunft und SCHULEN                          
 Unteritalien und Sizilien:                                       Samos:         Kleinasien (S > N): Milet, Ephesos,  
                                                                                                                  Kolophon, Klazomenai 
                                                                                             THALES (Sonnenfinsternis 585 oder 581) 
       
                                                                                                             
                                                                                                             ANAXIMANDER (610-547) 
 
 
PYTHAGORAS (570 - n.510)   XENOPHANES (570-470)            ANAXIMENES († 528/25)                               
PYTHAGOREER                                                          
                                                         ELEATEN 
ALKMAION                                PARMENIDES (um 500)                                      HERAKLIT (um 500) 
 
EMPEDOKLES (495-435)       ZENON v. Elea (500-430)               ANAXAGORAS (500-428)   
                                                                             Abdera: 
                               GORGIAS (490/80-390) PROTAGORAS (490- 410)    LEUKIPP (480-?) 
 
PHILOLAOS (um 450)                                Athen:               ANTIPHON (480-?)         Abdera:                    
HIPPASOS                   ARCHELAOS      SOKRATES (469-399)              DEMOKRIT     
                  ALKIDAMAS                                                                                      (460- 380) 
 
PLATON (428-348)           ANTISTHENES (445-375)  ARISTIPP (435-355) 
AKADEMIE                                                  KYNIKER                 KYRENAIKER 
SPEUSIPPOS        ARISTOTELES      DIOGENES v. Sinope (4. Jh.) 
(395-334)       (384-322)                              
        PERIPATOS                                                                              THEOPHRAST (372-287)   
      
                                     ZENON v. Kition (333-264)         EPIKUR (341-270) 
SKEPTIZISMUS: ἐπ-οχή:                       STOA                      EPIKUREER 
ARKESILAOS (315-241)                                 KLEANTHES (331-232) 
                                                               CHRYSIPP (280-208) 
 KARNEADES (213-129)                     PANAITIOS (180-110) 
            POSEIDONIOS (135-51)    
        E    K    L    E    K    T    I    Z    I     S    M   U   S 
         ἐκ-λέγω auswählen    CICERO (106-43)                   LUKREZ (96-55): 
                                                                        ATHENODOROS “CALVUS”                      Lehrgedicht: De rerum natura 
                                                                       SENECA (4 v. - 65 n.) 
 
                                                                                       EPIKTET (55-135)                                                            
                                                        Ἐγχειρίδιον Handbüchlein der Moral 
                                                                              
                                                                        MARC AUREL (121-180) 
SEXTUS EMPIRICUS (um 200)              Τὰ εἰς ἑαυτόν (βιβλία) 
NEUPLATONISMUS  
PLOTIN (205-270)  
                                                     DIOGENES LAËRTIOS Φιλοσόφων βίων καὶ δογμάτων Συναγωγή (3. Jh. ?) :  
                                                                  Der Philosophen Leben und Lehren Zusammenfassung („-führung“) 
IAMBLICHOS (4. Jh.)          
529 AKADEMIE von Justinian geschlossen: Ende der „Antike“ – im gleichen Jahr erstes 
„mittelalterliches“ Kloster gegründet: Benediktinerabtei Monte Cassino.         
 
            



•  • 65 

                                      
                               
  
 

         Πάρκο Αρχαιολόγικο Ακαδημίας Πλάτωνος: Archäologischer Park der Akademie 
           Platons: 3 km nordwestlich der Akropolis. Nach ihr heißt noch heute der 

nordwestl. Bezirk Athens Ἀκαδημία Πλάτωνος. 
                                                           
                                           Metro 2 Richtung Agios Antonios bis Σταθμός Λαρίσης (Station Larissa): 
                                   Fußgängerbrücke über die Bahn, 1 km nach Westen und über den Colonus Hippius 
                                                                        zum Πάρκο Αρχαιολόγικο: 

                                  
   



•  • 66 

                   Neben dem Eingang zur Naturwissenschaftlichen Fakultät in Coimbra, Portugal: 
                               Die Worte, die über dem Eingang der Akademie Platons standen:  
                                                              Ἀγεωμέτρητος μηδεὶς εἰσίτω 
                                 „Keiner, der nicht Geometrie gelernt hat, soll hineingehen.“ 

                                         
                                                                                                                          Foto: Lachawitz 

    
         

         Raffaelael: Die Schule von Athen, Stanza della Segnatura, Musei Vaticani 
                                                    Sokrates               Platon   Aristoteles 

                   
                        Pythagoras                         Heraklit                         Diogenes                                     Euklid 
 
                                                                       



•  • 67 

                                                        DEUTSCHE LEHNWÖRTER 
und Vornamen aus dem Griechischen sowie Fremdwörter.  Bei veränderter (metonymischer) Bedeutung ist die 
ursprüngliche griechische angegeben. Anhand der unterstrichenen fettgedruckten deutschen Wörter, die mit 
den griechischen weitgehend identisch sind, kann das Lesen der griechischen Schrift erlernt bzw. geübt werden.  
Die für den Wortschatz wichtigsten griechischen Wörter bzw. Wortstämme sind unterstrichen. 
 
Achat ἀχάτης – Agathe ἀγαθή die Gute – Agave ἀγαυή die Edle – Alabaster ἀλάβαστρος Alabasterbüchse  
Almosen ἐλεημοσύνη Mitleid – Ampel ἀμ(φι)-φορεύς „beidseitig (mit zwei Henkeln) tragbare“ Amphore, 
lat. Deminutiv amphorula > amporla > ampulla: Fläschchen, Ewiges Licht > E – Angelika ἄγγελος Bote; 
Engel  Anker ἄγκυρα > 3, 6 –  Aorta ἀορτή Hochsteigende – Apostel ἀπό-στολος der Abgesandte – 
Architekt ἀρχι-τέκτων Oberbaumeister – Archiv ἀρχεῖον Regierungsgebäude – Arktis ἄρκτος Bär 
(Nordgestirn) – Aroma ἄρωμα Gewürz – Arterie ἀρτηρία („Hochsteigende“) – Arzt ἀρχ-ιατρός Ober-arzt – 
Asbest ἄ-σβεστος unzerstörbar (mineralische Faser) – Askese ἄσκησις Übung, Enthaltsamkeit – Aster ἀστήρ 
Stern – Atlantik Meer jenseits des Atlas-Gebirges in Marokko, das der Riese Ἄτλας auf seine Schultern trägt – 
Aula αὐλή Hof  Auster ὄστρεον, zu ὀστέον Knochen: harte Schale – autark αὐτ-αρκής sich selbst genügend, 
unabhängig Axiom ἀξιόω fordern: vom richtigen Denken gefordert: Grundsatz – Azalee ἀζαλέος trocken – 
Bakterie βακτηρία Stab – Ball βαλλίζω (Beine) „werfen“ = tanzen – Balsam βάλσαμον Balsamstaude – 
Banause βάναυσος handwerklich; primitiv – Barbara βαρβάρα Fremde – Bariton βαρύτονος tieftönend – 
Basis βά-σις (βαίνω) Sockel, Fundament – Bezirk κίρκος Kreis – Bibel βίβλος Buch > 8 – Bischof ἐπί-σκοπος 
„Hin-schauer“, Aufseher > 8 – blamieren βλασφημεῖν > 55 – Bombe βόμβος dumpfes Geräusch – Börse 
βύρσα Fell, Haut; Geldbeutel, Gemeinschaftskasse einer „Bursche“ (studentischen Wohngemeinschaft), 
Mitglied derselben; Adv. bursch-ikos < -ικῶς! – Bottich ἀπο-θήκη Abstellraum > 62 – Box πυξίς Schachtel 
aus Buchsbaumholz (πύξος) – Bratsche < βραχίων, lat. bracchium Armgeige < βραχύς: kürzerer Teil des Arms  
brav βάρβαρος tapfer – Brezel wie Bratsche: verschränkter Arm – Brom βρῶμος Gestank – Brillant 
βηρύλλος Beryll – Βrille wie Brillant – Büchse wie Box – Büffel βού-βαλος – Bursche βύρσα Fell, Haut: s. 
Börse – Butte πυτίνη Flasche in geflochtenem Korb – Butter βού-τυρον/ος „Kuh-käse“: βοῦς = bos > 8 – 
Chemie, früher Chymie > χύμα Guss – Dämon δαίμων göttl. Macht; Teufel – Dattel δάκτυλος Finger: nach 
einer länglichen, fingerförmigen Dattelsorte – Diamant ἀ-δάμας unbezwingbar – Dose δόσις Gabe – Drache 
δράκων Schlange –  Eimer = Amper wie Ampel – elektrisch ἤλεκτρον Bernstein – Engel ἄγγελος Bote – 
Enzian γεντιανή –  Estrich ὄστρακον Scherbe – Eugen  εὐ-γενής wohl-geboren – Fasan φασιανός – Fibel 
wie Bibel – Firnis Βερενίκη: Ζu Ehren Berenikes, der Gattin Ptolemaios´ III. (246 – 221), wurde die 
Hafenstadt Euhesperides (westl. von Kyrene) in Berenike (j. Bengasi) umbenannt. Von dort wurde der 
lackartige Anstrich „Berenice“ (mittelalterl. veronice) exportiert, mit dem früher die Bilder vor einer 
Ausstellung geschützt urden, daher „Vernissage“ – Fisole φάσηλος Bohne – Folter πῶλος Fohlen 
(fohlenförmige Folterbank) –Gambe καμπή Krümmung – Gas χάος > 3 – Georg γεωργός Βauer (aus γη-οργός 
„Erdarbeiter“) – Gips γύψος Kreide, Kalk – Gitarre κιθάρα > 8, 62 – Golf κόλπος Bucht – Gorilla Γόριλλαι 
afrikan. Volksstamm Gregor ἐγρηγορώς aufgeweckt, klug – Greif γρύψ (Fabeltier) – Griffel γραφεῖον + dt. 
greifen – Grotte κρυπτή verborgene > 8, 62 – Gruft wie Grotte – Gummi κόμμι (ägypt.) – impfen ἐμ-
φυτεύω ein-pflanzen – Ingwer  
ζιγγίβερι (altind.), lat. zingiber, eri – Irene εἰρήνη Friede – Jaspis ἴασπις (semit.) – Jod ἰώδης veilchenfarbig – 
Kaktus κάκτος – Kaliber καλά-πους Schusterleisten – Kamel κάμηλος > zu L. 10 A – Kamille χαμαί-μηλον 
„Erd-apfel“, Kamille (vgl. χαμαι-λέων „Erdlöwe“, Chamäleon) – Kamin κάμινος Ofen – Kammer καμάρα – 
Kanal κάννα (Schilf)rohr – Kanapé(e) κώνωψ Mücke > κωνώπιον Bett (mit Mückennetz), lat. conopium, 
conopeum > frz. – Kanister κάνιστρον kl. Korb – Kanne κάννα Rohr, Tongefäß mit Ausgussrohr – Kanone 
wie Kanal – Karamel κάλαμος Rohr(zucker) – Karat κεράτιον „Hörnchen“: Samen des Johannisbrots 
Karotte καρω-τόν – Karte χάρτης > 62 – Karton wie Karte – Kastanie κάστανος – Kater κατάρρους 
Katarrh, wörtl. „Hinunter-rinnen“ > 8 – Katharina καθαρός rein – Kelch κάλυξ, lat. calix – Κetzer καθαρός 
rein: Katharer, it. Gazari: mittelalterl. manichäische Sekte – Kilo χίλιοι tausend > 60 – Kirche κυριακή (οἰκία) 
Haus des Herrn > zu 8 Γ – Kirsche κερασός – Kiste κίστη – Klaus Νικό-λαος „Sieger“ im „Volk“ – Koffer 
κόφινος Korb – Kohl καυλός Stengel – Koller χολέρα Cholera: von χολή Galle: Gallenbrechruhr, dann 
„ausbrechende Wut“ – Koloss κολοσσός großes Standbild – Komet κομήτης „behaart“ – Koralle κοράλλιον  
Kran(ich) γέρανος – Krise κρίσις  Entscheidung – Kristall κρύσταλλος Eis – Krokodil κροκόδιλος  K. urspr. 
Eidechse – Krone κορώνη Krümmung, lat. corona > 8 – Kümmel κύμινον – Kupfer Κύπριος (Erz) aus 



•  • 68 

Zypern  Laie λαϊκός aus dem Volk (λαός) – Lakritze γλυκυρ-ρίζα Süßwurz – Lampe λαμπάς Fackel, Lampe – 
Laterne λαμπτήρ Fackel – Leier λύρα: das kleine Saiteninstrument > 8 – Leopard  λεόπαρδος –  Lilie λείριον  
Litanei λιτανεία flehentliche Bitte – Liter λίτρα: anderer Name für die röm. cotyla (κοτύλη) = 0,27 l – Löwe 
λέων – Magnet Μαγνῆτις (sc. λίθος) Magneteisenstein aus Magnesia in Thessalien Mittelgriechenland) 
Margarete μαργαρίτης Perle – Marmelade μελί-μηλον Honigapfel – Marmor μάρμαρος glänzend; Stein, M.  
Marter(l) μάρτυς (Blut)zeuge > 8 – Maschine μηχανή, lat. machina > 5, 62  Masse μᾶζα Teig, Brei – 
Medaille μέταλλον Bergwerk – Melanie μελανή = μέλαινα die Schwarze – Melone μῆλον Apfel – Metall  
μέταλλον Bergwerk – Metzger ματτύη: kaltes gewürztes Dessert mit Faschiertem und Geflügel – Minze μίνθη  
Mispel μέσπιλον – Mohr ἀμαυρός dunkel, vgl. Maure – Mönch μοναχός einzeln, einzigartig; Mönch > 8  
Mosaik μουσεῖον Musentempel, lat. musivum (sc. opus) Bild aus Steinchen, it. mosaico – Mühle μύλη  
Münster μοναστήριον Kloster – Narde νάρδος (semit.) – Narzisse νάρκισσος > 7 – Nerv νεῦρον Sehne  
Nomade νομάς weidend; Hirte – Ode ᾠδή Gesang, Lied – Opium ὄπιον Mohnsaft – Orgel ὄργανον 
Werkzeug; Musikinstrument > 5 – Ozean Ὠκεανός Strom um die Erdscheibe – Palaver παραβολή 
Vergleichserzählung, port. palavra wurde von Händlern in Afrika für (sprachl. unbeholfene) „Verhandlung“ 
verwendet, daher die pejorative Bedeutung – Papier πάπυρος Papyrus > 8 – Paradies παράδεισος Tiergarten 
(iran.) – Paste(te) τὰ παστά Gerstenbrei –  Pause παῦσις das Beenden – Pein ποινή, lat. poena Strafe – Peter 
πέτρος Stein  Petersilie πετρο-σέλινον Stein-Sellerie – Pfaffe πάππας Vater – Pfanne πατάνη – Pfeffer πέπερι 
(altind., pers.) – Pfingsten πεντηκοστή sc. ἡμέρα 50.Tag nach Ostern – Pflaster ἐμπλαστρον – Pflaume 
προῦμνον – Pilot πηδόν Steuerruder – Pilz βωλίτης – Pirat πειράτης „einer, der es versucht“, Pirat – Philipp 
φίλ-ιππος Pferdefreund – Plage πληγή Schlag – Planet πλανήτης „der Umherirrende“, Planet – Planke φάλαγξ  
Rundholz für eine Einzäunung – Platte πλατύς platt – Platz πλατεῖα flach (sc. ὁδός Weg) – Plätzchen πλακοῦς 
flacher Kuchen – Pol πόλος Drehung > 7 – Polizei πολιτεία Staat(sordnung) > 8, 61 – Pomp πομπή, lat. pompa 
Festzug – Pore πόρος Weg (durch die Haut) > 62 – Priester πρεσβύτερος der Ältere – Quitte κυδό-μηλον 
Apfel der Kydonen (Kreta) – Reis ὄρυζα –  Samt ἑξά-μιτος sechsfädiges Gewebe – Sandale σάνδαλον – Sarg 
σαρκο-φάγος „Fleischfresser“, Sarg – Sakkó σάκ(κ)ος Kleid aus Ziegenhaar – Schema σχῆμα (von ἔχω 
halten): Haltung, Gestalt, Form – Schule σχολή Muße > 8, 61 – Sebastian σεβαστός verehrungswürdig – 
Sellerie σέλινον – Senf σίναπι – Sesam σήσαμον (arab.) – Silbe συλ-λαβή: „Zusammen-nehmen“ von 
Buchstaben – Skandal σκάνδαλον Ärgernis – Skelett σκελετός dürr, mager; Skelett – Skizze σχέδιος: kurz, zu 
ἔχω haben: was man gerade zur Hand hat – Smaragd σμάραγδος (ind.) – Sophia σοφία Weisheit – Spachtel 
σπάθη  breites Schwert – Spargel ἀσπάραγος – Sparte Σπάρτη Sparta: Agamemnon zu Menelaos (Eur. fr. 723): 
Σπάρτην ἔλαχες, κείνην κόσμει, τὰς δὲ Μυκήνας ἡμεῖς ἰδίᾳ  Sparta hast du bekommen (als Erbteil), kümmere 
dich um jenes, Mykene ist meine Sache –  Spirale σπεῖρα  Windung – Spleen σπλήν Milz, Milzsucht; 
Wunderlichkeit – Stephan στέφανος Kranz – Strauß (Vogel) στρουθός –  Strippe στρόφος „gedrehtes“ Band  
Strolch ἀστρο-λóγος Sterndeuter: Sie wurden im 2. Jh. v. aus Italien verbannt – Talent τάλαντον Waage; 
Gewicht, Zugewogenes, vom Schicksal Verhängtes – Talisman τέλεσμα, von τελέω: auch: weihen, davon 
mittelgriech.: geweihter Gegenstand; Schreibung „Talismann“ volksetymologisch – Tapete τάπης Decke 
(iran.)  Teppich wie Tapete – Teufel διάβολος Verleumder  Theodor θεός + δῶρον Gottesgeschenk – Thron 
θρόνος – Tiger τίγρις – Tisch δίσκος Wurfscheibe – Ton τόνος Spannung > 8, 62 – Tresor θησαυρός Schatz 
– Tür θύρα  turnen  τορνεύω drehen  Uhr ὥρα (Jahres)zeit, Stunde, lat. hora > 62 – Veronika φερέ-νικος 
siegbringend: s. Firnis – Wams βαμβάκιον Baumwolle – Zettel σχίζα „Abgetrenntes“: Holzscheit – Zimt 
κίνναμον – Zirkel, Zirkus κίρκος Kreis – Zither wie Gitarre – Zoll τέλος Bezahlung, Steuer – Zone ζώνη 
Gürtel – Zoo ζῷον Lebewesen, Tier. 
 
Literatur:  
Dornseiff, Franz: Die griechischen Wörter im Deutschen, Berlin: De Gruyter, 1950, Reprint 2016.   
Der Große Duden, Bd. 7: Ηerkunftswörterbuch.  
Kluge, Friedrich: Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin 252011.  
Bartels, Klaus: je 77 Wortgeschichten: Darmstadt: Wissenschaftl. Buchgesellschaft: 

Wie die Amphore zur Ampel wurde, 1987 
  Wie Berenike auf die Vernissage kam, 1996  

Wie der Steuermann im Cyberspace landete, 1998  
Wie die Murmeltiere murmeln lernten, 2001  
Trüffelschweine im Kartoffelacker, 2003 
Die Sau im Porzellanladen, 2008.  



•  • 69 

Kitzler, Bernhard u.a.: Unser tägliches Griechisch. Lexikon des griechischen Spracherbes. Verlag Philipp von 
Zabern, Mainz/Rhein 2001 (Lehn- und Fremdwörter; vieles doppelt und überflüssig > 1209 Seiten > 

Preis!). 
 
 

FAKTOREN (MOTIVE) DES SPRACHWANDELS 
 
EXPRESSIVITÄT = 
EMPHASE: Verstärkung: 
οὐ > οὐδ-έν 
vgl. non > nihil, 
nicht > keineswegs 
ja > genau 
sehr > wahnsinnig 
verstehen > nachvollziehen  
frz. ne > ne ... pas 
hodie > ad illum diurnum de hodie  
          > aujourd´hui 
 
doppelte Verneinung: 
L. 12 Γ: 
οὐδενὶ συνεχώρησα οὐδέν: 
„keinem nichts“ = etwas 
it.  non vedo niente, 

in Konkurrenz mit der 
 
   phonetische 
   > LAUTWANDEL: 
1. Verlust von Lauten: 
    von -δ und -τ: 
    αγε-τι > ἄγει er führt 
    ε-λουετ > ἔ-λουε(ν) er wusch 
    οντ > ὄν Seiendes 
    πραγματ > πρᾶγμα Tat 
    τιδ (vgl. quid) > τί was? 
    αυτοδ (vgl. istud, illud)  
               > αὐτό selbst  
    vgl. ped-s > pes (pedis);  
    sind > dial. san, sp. es, son 
    frz. il va, it. ama 
    von Vokalen: 

ÖKONOMIE: Sparsamkeit 
 
mentale: Streben nach Regel- 
mäßigkeit > ANALOGIE: 
ἐγώ ich > ἐ-μοί mir 
ἐποίησα > ἐποίησας statt –ες 
ἀληθεῖς nom. > -εῖς acc.  
                  statt -ας  
buk >backte, frug > fragte, 
frägt >fragt     
falsche Analogien: 
Gebt es/gebt´s ...!  
   > dial. ihr gebts als Indikativ, 
ebenso nimm! > I nimm 
in der Kindersprache:  
er lügt > lügte, rufte (Rilke!)    

sp. no veo nada, 
dialekt. ka Zeit net 
 
Pleonasmus: 
Art und Weise, 
mit Fug und Recht, 
für immer und ewig,  
aus und vorbei,  
nie und nimmer. 
 
Der Emphase entspricht 
die Figura etymologica: 
> zu 11 Γ 
 
 
 
 

     λιθωι > λίθῳ (mit) dem Stein 
    vgl. domina > domna > it.  
    donna, valide > valde; sag(e),  
    glaub(e), dial. gwesen; 
    e. isn´t, what´s, I´m 
    Kontraktion: Zusammen- 
     ziehung von Vokalen (§ 18):      
    λαλέεις > λαλεῖς du sprichst 
    ὁράουσιν > ὁρῶσιν sie sehen 
    vgl. mihi > mi, co-ago > cogo 
    Krasis („Mischung“: § 19): 
    τὸ ἀλλότριον > τἀλλότριον 
    Elision („Ausstoßung“: § 14): 
    ἀλλὰ ἀναγκαῖον  
        > ἀλλ´ ἀναγκαῖον 
    Konsonantenschwund und  
    Ersatzdehnung (§15): 
    φιλονς > φίλους (§ 4) 
    παντ-σι > πᾶσι allen 
    φεροντι > φέρουσι(ν) 
    εσ-ντι > εἰσί(ν) sie sind 
    ε-στελ-σα > ἔ-στειλα (§ 15) 
    Sigma-Schwund und  
    Kontraktion (§ 22): 
    πειθε-σαι > πείθῃ du gehorchst 
    ὁπλιζε-σο > ὁπλίζου rüste dich 
    γενεσος > γένεος > γένους 
2. Assimilation (Angleichung  
    von Konsonanten: § 11):   
    εν-βαινομεν > ἐμ-βαίνομεν 

    vgl. ad-similare > assimilare; 
    Im-biss, Im-mobilien 
1. + 2.: Vokalschwund und  
    Assimilation: ἀπὸ ἵππων > 
    ἀφ´ ἵππων von den Pferden 
 
     
Der Ökonomie entspricht die 
Ellipse:  
Ἄνθρωπος μικρὸς κόσμος 
   (ἐστίν). 
Μέτρον ἄριστον (ἐστίν). 
Εἰς αὔριον τὰ σπουδαῖα 
(sc. ἀναβάλλειν aufschieben). 
dextra (manus). 
De mortuis nil nisi bene 
                    (dicatur). 
Heuriger, Krakauer, 
Hamburger, 
Öffi: doppelte Ellipse! 
 
 

 
 
 
 
 



•  • 70 

                                    METONYMIE, METAPHER, HOMONYMIE, SYNONYMIE 
  
  μετά   1. Präposition + acc.: örtlich: hinter, zeitl.: nach > Metaanalyse; übertragen: über: Metasprache. 
             2. Präfix vor Verbalstämmen: hinüber, von hier nach dort: μετα-μόρφω-σις Verwandlung in eine  
                 andere Gestalt, μετά-νοια Sinnesänderung, μετά-στασις „Hinübertreten“ (> Metastasen), 
                 μετά-βασις εἰς ἄλλο γένος Hinübergehen, Abweichen vom Thema (Argumentationsfehler) 
A. μετ-ωνυμία < μετά + ὄνυμα = ὄνομα = nomen = Name, Wort: „Wortverschiebung“: 

 

        von einem Bereich in einen anderen, aber mit „Schnittmenge“: 
sachlicher Zusammenhang zwischen beiden Begriffen 

         γλῶττα Zunge > Sprache 
        χαλεπός schwierig (Sachen) > lästig, feindlich (Menschen) 
      αἰτία Schuld (von Menschen) > Ursache (in der Wissenschaft) 

        Andere häufige Verschiebungen:  
        1. Teil > Ganzes (pars pro toto): μῦθος Wort > Fabel, Sage.  
        2. abstractum pro (ex) concreto: ἦθος Wohnsitz > Brauch, Sitte. πρόβλημα > 5.  θέμα Behälter > Thema. 
           κέντρον Stachel, Spitze > Zentrum.  κύκλος Rad > Kreis.  ἁρμονία Zusammenfügen > Harmonie. 
            γένος Nachkomme(nschaft), Familie > Gattung; Abstammung. 
        3. Ursache > Wirkung: βουλή Rat(sversammlung) > Wille, Entschluss. στιγμή Stich > Punkt. 
        4. Material > Produkt:  ἄργυρος Silber > Geld.  πάπυρος Papyrus > Papier. 
        5. Gott für seinen Bereich: Ἔρως Liebe, Ἀφροδίτη Liebe. Μοῦσαι Dichtung. Ἄρης Krieg. 
 B. μετα-φορά φέρω = tragen: bewusste „Wortübertragung“ in einen anderen Bereich, 
                                                    um ein anschauliches Bild zu schaffen:  

       

 kein sachlicher Zusammenhang zwischen beiden Begriffen 
      κόσμος Ordnung, Schmuck > Weltordnung, Weltall 
     λέγω  (Früchte) sammeln > lesen, vgl. „Weinlese“, auflesen“ 
     ὁπλίζου, καρδία!  Rüste dich, mein Herz! 
     παιδεία δεύτερος ἥλιος Die Bildung ist eine zweite Sonne. 

      „Tote“ (nicht mehr bemerkte) Metaphern: Flussbett; hartes Wort;  
                 begreifen.   

          Über die einzelne Wortwahl hinausgehende Metaphern (Quintilian: metaphorae continuatae): 
          1. ἀλλ-ηγορία < ἄλλο ἀγορᾶσθαι = anderes sagen als man meint: oft Sprichwörter:  
             L. 4 E: ῞Υδρας κεφαλὰς τέμνεις. 8 B: Γλαῦκα εἰς Ἀθήνας. Ὁ λύκος τὴν τρίχα…   Κόραξ 
             κόρακι φίλος. 10 Α:  Οὔποτε ποιήσεις… 13 Α: Τὸν καπνὸν φεύγων… 17 Α: Ἰχθὺν νήχεσθαι 
             διδάσκεις. – In der Bildenden Kunst: Καιρός als laufender Knabe > 13. Justitia > 70.    
         2. παρα-βολή = „daneben hingeworfene“, gleichnishafte Erzählung: 4 B. Sonderform: Fabel. 
 C. ὁμ-ωνυμία: „gleiches Wort“ für ganz verschiedene Begriffe (verschiedener Herkunft): 
  

  
zufällig entstandene Wortgleichheit1)  

  δέω I. binden, II. bedürfen. – ἅπτω I. anheften, med. berühren,  
  II. anzünden. –  ἄπειρος  I. grenzenlos, II. unerfahren. 
        

         Dt.: Ball:  I. Tanzveranstaltung < βαλλίζω tanzen, ΙΙ. zum Spielen. –   Ton:  I. Laut < τόνος Spannung; 
                ΙΙ. gebrannter Lehm. –   Kater: I. Nachwirkung < κατάρρους, > 66, II. Tier. – Strauß: I. Vogel < στρουθός; 
                ΙΙ. aus Blumen.  III. Streit, Gefecht – Die Homonyme II. (und III.) sind germanischer Herkunft. 
       1) urspr. für Personen mit gleichem Namen (Homer: die beiden Aias). Seit Ar. in unserer Bedeutung:  
              ἀπὸ τύχης ὁμώνυμα „zufällig Gleichnamige“, aber bei Pl. und Ar. auch für Idee (Art) und Einzelnes (Individuum); 
              bei Ar. auch = Metonymie: ζῷον = wirklicher und abgebildeter Mensch.  
 D. συν-ωνυμία: zwei oder mehr Wörter stehen gemeinsam (σύν) für denselben oder verwandten Begriff.  

        

historisch, regional, sozial, stilistisch oder vom Kontext bedingte 
mehrfache Wortbildung:  Frau, Weib, Dame; Bub, Junge; Kinder, Kids  

     Für „sprechen“: φημί (alt, defektiv) behaupten, μυθέομαι erzählen,  
     λέγω berichten, ἀγορεύω in der Versammlung reden, φθέγγομαι sprechen 
     (können). –  μῦθος urspr.= λόγος: bei Homer aus metrischen Gründen. 

W
 

W
 

W
 

W
 

W 
  
 

W 

W1 

 
W2

 



 71 

 
                                            
                                                                    ALLEGORIEN                                       

                    
 

     Sandro Botticelli (1445 – 1510) Allegoria della Primavera 
          (Allegorie des Frühlings: Renaissance-Malerei mit gotischen Figuren), Galleria degli Uffizi, Firenze. 

 

                                            
                      
                               Die Trauer Grabmal in der Jakobs-                                Lucas Cranach d. Ä. Venus und Cupido     
                             kirche in Prag, Entwurf: Fischer von Erlach                        Kopenhagen, Statens Museum for Kunst, > 51f. 
                                                                                                                                
                                                                                                                                                           Fotos: Lachawitz                                                  
                                                                                                                                                                           
 

 



 72 

 
 
 

                                       
 

           Giuseppe Arcimboldo Sommer und Winter (1563), Wien KHM 
 
 

          Zwei der sechs Kontinente vor dem Musée d´ Orsay in Paris: 
 
                                             Afrika                                                                  Australien 

                                                 
                                                                                                                                                        Fotos:  Lachawitz 
 
 
 
 
 
 



 73 

 
 

                                           PALÄ(O)-ANTHROPOLOGIE                                  12.23 
  

            Die Zuordnung zu den einzelnen Stufen (= Taxon) dieser Taxonomie ist umstritten.                                 Alter in Mill. Jahren: 
            Ordnung: Primaten       60? 
            Überfamilie: HOMINO-IDEA: „wie Menschen Ausschauende“, Menschenähnliche                      
                Familie: HOMIN-IDAE: „Menschenartige“: Danuvius guggenmosi: aufrechter Gang                12  
                    Unterfamilie: HOMININAE: Vorfahren der Menschen? der Gorillas, der Schimpansen?      
                              auch: „Australo-pithecinae“: „Südaffenartige“:                                                                         7 – 2 
                       Tribus: HOMININI: Vorfahren des Menschen  
                         ? Subtribus: HOMININA: Vorfahren der Menschen und der Schimpansen 
                               Gattungen: Sahelanthropus tchadensis: Toumai 1) aufrechter Gang?                                         6 

                                    Ardi-pithecus (Fundort in Äthiopien): aufrechter Gang und Greiffüße                     5,8 – 4,4 
                                       AUSTRALO-PITHECUS: “Südaffe”                                                                                    4,2 – 2                         
                                     Arten: A. anamensis (Äthiopien)                                                         4,2 – 2 
                                                              A. africanus: Keny-anthropus: Schneidwerkzeuge (3,4)?  Fleisch?              4,2 – 2  
                                                              A. afarensis (NO-Äthiopien): Lucy, Selan (“Friede”): Cephalisation                             3,3 
                                              (Gehirnvolumen) wie Schimpansen: 600 cm3, einf. Werkzeuge: Schaber 
                                                  A. Sediba (Südafrika): das „missing link“ zwischenAffe und Mensch?                                           2?     
                                                  PAR-ANTHROPUS: “Neben dem Menschen”: div. Werkzeuge, ohne Feuer                   2,7 – 1                          
                      HOMO                                                       2,7 
                     Arten: Homo rudolfensis (Rudolf-See in Kenya) Cephalisation: 750 cm3                                                           2,7 – 2,3 

    H. habilis = h. erectus?   700 cm3                                                                                           2,3 –   1,4 
                                H. ERGASTÉR (ἐργαστήρ „Arbeiter, Handwerker“): Faustkeil                                                                        1,9 – 1,4 
                                H. ERECTUS (früher: „Pithek-anthropus“): aufrechter Gang, 1,5 aus Afrika                                                       1,7– 0,2 
                                     Turkana Boy: 1,61m (> 1,80), Gehirn 1000 cm3 > Energiebedarf > Fleischfresser                                             1,5 
                                       > Hetzjagd > Verlust der Körperbehaarung > dunkle Haut; symmetr. Werkzeuge;                  
                                       Feuer 0,74 > Schutz vor Tieren > Gemeinschaft. Gravierte Muscheln 0,54       
                                                                                                                                                                               Alter in Jahrtausenden: 
                         Homo antecessor                       1200 – 900 
                         Homo javensis, pekinensis, heidelbergensis: Feuer: 300; Gräber 100 floresiensis?               700 – 200 
  HOMO SAPIENS: 65 aus Afrika, 56 > Europa?  55 > Australien, 23 > Amerika                       600               
                          Unterarten: H. neanderthalensis: Cephalisation 1500 cm3; Sprache 300? Kleidung 170                                                        
  Homo sapiens sapiens: Cephalisation 1400 cm2; Kunst: 77 (Malerei 45), Religion 73, Flöten: 65?       160 
                          Sprache: spätestens 40, Zähl-(Schrift?)zeichen 40. Seit 100 an der Spitze der Nahrungskette,  
                          Häuser, Schmuck 40, Knochenflöten 40; Hunde 40? - 8?   
                          v. Chr.: Ackerbau 11000, Viehzucht 11000, Kupfer 5400, Rad 4000, Wagen 3500, Schrift spät. 3400 
                                  
     
                                                                                   MÖGLICHE GENETISCHE LINIEN 2) 

           ? Graecopithecus Freybergi 7 Mill.J.?       Sahelanthropus > Ardipithecus > Australopithecus od. Danuvius guggenmosi? 
 
                          ? 
                                                  Paranthropus            anamensis > afarensis > H. rudolfensis > habilis? > ergastér?           

 
                                 
                         Homo?                                                                      H. erectus/habilis                   H. antecessor5)    
 
                                                          ?                                                                                      ? 
                 H. floresiensis3)                           H. pekinensis        H. heidelbergensis > H. sapiens: 5000 v. Chr. aus Asien? 
                    („Hobbit“)                                                                         
                                                                                       ?                                                      
                                                   H. denisova4)        H. sapiens neanderthalensis         H. sapiens sapiens         
  
                  1) kursiv gesetzt sind Einzelfunde: benannt nach dem Fundort oder mit „Spitznamen“. 
                   2) Hier sind verschiedene Theorien zusammengestellt; manche Forscher lehnen den Versuch, einen solchen  
                      „Stammbaum“ zu erstellen, überhaupt ab, weil sie an den hochgerechneten „Mutationsraten“ zweifeln. 
                   3) Zwergform: indones. Insel Flores, 60 000 J. alt: Abkömmling des H. erectus oder degenerierter H. sapiens? 
                   4) Südural, genet. mit neanderthal.u. sapiens sapiens verwandt, aber eigene species, mindest. 50.000 Jahre alt. 
                   5) in einem Höhlensystem bei Burgos in Spanien (1992). 
                   Quellen: pnas, nature; Wikipedia; V. S. Ramachandran: Mirror Neurons and Imitation Learning … in Human  
                   Evolution…in: John Brockman: The Mind, Harper Perennial 2011, Doku-Sendungen in Oe1, 3sat, arte.  
                   Für Korrekturhinweise bin ich dankbar. 

                                  
 
 



 74 

            
 
                           
                                                                                                    

                                    
 
                     Akropolis, Aquarell von N. de Chacaton, 1813                 Michelangelo Merisi da Caravaggio 
                                             Benaki-Museum, Athen                                                Der Hl. Franziskus in Meditation 
                                                                                                                                           1605, Cremona, Museo Civico 
 
                   

                                                        
 
                             „Erkenne dich selbst“: Der Spruch auf dem Apollotempel in Delphi, umgedeutet auf 

                  ein „Memento mori“ Denke ans Sterben: spätantikes (christliches?) Mosaik 
                    Museo Nazionale Romano im Palazzo Massimo alle Terme, z. Zt. ausgestellt? 

 
                                                                                                                                                                           Fotos: Lachawitz 

 

 



 75 

 
 
 

                        
 
                                           Totenklage, Fries eines attisch-geometrischen Kratérs, 750 v. Chr. 
                                                                        Athen, Nationalmuseum 
 
 
 
 

                         
   

           Totenwagen, Fries eines attisch geometrischen Kratérs,  
                                                              Hirschfeld-Maler, 750/35 v. Chr 
                                                                       Athen, Nationalmuseum 
 
 
                                                                                                                                                                    Fotos: Lachawitz 
 
 
 



 76 

 
 
 

                         
 
 

      Grabreliefs für Schiffbrüchige, hellenistisch 
 

      Mykonos, Archäologisches Museum 
 
 
 
                                                                                           Fotos: Lachawitz 

 
 

                  



 77 

                                          
    
                                      Bronze-Statuetten des blitzeschleudernden Zeus 
                                     aus Dodona                                                  aus dem Zeusheiligtum von Olympia 
                           um 450 v. Chr., Athen, NM                                    480 v. Chr., Berlin, Altes Museum 
 
 
 

                                                                 
 
                                  Poseidon, Marmor                                       Detail: Poseidons Hand, ohne Dreizack 
                              125 – 100 v. Chr., Athen, NM 
                                                                                                                                  
                                                                                                                                                                  Fotos: Lachawitz                                                                    

 



 78 

    ERATOSTHENES (284 - 202 v. Chr.) 
 

    BERECHNUNG DES ERDUMFANGS 
 

Gemessen:  
1. Entfernung zwischen Alexandria und Syene (Αssuan) 
 = Kreisbogenstück AS = 252.000 Stadien: s. unten. 

2. Die Abweichungen der Einfallswinkel der Mittagssonne 
 (rot) vom Zenit in Alexandria (= α) und in Syene (= β): 
 Aus den im Zentrum parallelen Winkeln ergibt sich der 

Zentriwinkel γ = α – β, daraus die Proportion:  
 Erdumfang U : AS = 360 : γ      γ = 7,20 

 daher  
 
 

                                    α 
 
 
 
 
 
 
          
 

                                                                               Skizze: Lachawitz       
 
  

              252.000 Stadien: 1 Stadion = 600 Fuß (regional verschieden: ca. 30 cm) 
              = 185-192 m, daher 46.620-48.384 km, tatsächlich: 40.008 km:  
             Bis zum 17. Jh. keine besseren Ergebnisse! 
             Die Einfallswinkel wurden mit dem γνώμων („Erkenner“) gemessen,  
             einem senkrechten Stab, der örtlich verschieden lange Schatten warf. 
             Eratosthenes erklärte auch, dass man von Spanien westwärts nach Indien 
             kommen könne, und er schuf die Grundlagen für den 46 v. Chr. von 
             Caesar eingeführten ägyptischen Sonnenkalender. 

Mittagssonne 

 

 
 

 

γ 
 
 

S 
 
 

A 

β 

 β 
 

       
 

 

Zenit 
 
 



 79 

                                              
                                            Telemach und Penelope am Webstuhl                         
                                                             Rotfiguriges Vasenbild, 5. Jh.                           
                                                                   Chiusi, Museo Archeologico Nazionale                              
                                                                                                                                          
                                      
 
 

                 
 
                       Kalbträger, byzantinisch                    Maria Lassnig: Die reiche Hirtin, 1999 
                             (ohne Datierung)                                               Öl auf Leinwand 
                         Athen, Byzantinisches Museum                                  Wien, Albertina, Sammlung Essl 
 
                                                                                                                                                             Fotos: Lachawitz          
 

 
 
 
 



 80 

INDEX 
                    s. auch das Inhaltsverzeichnis > 1, das Autorenverzeichnis Textband S. 84,  
                       zu Eigennamen das Alphabetische Vokabular S. 97.  Oder: „Suchen“… 
                       Sprachliche Erklärungen sind mit * gekennzeichnet.  
 
      ἀδύνατον   23   Kausalität    27 
  Aemilius Paulus  50   Königs-Philosophen-Satz      56 
           Akronym*   34    Kosmopolitismus              31 
     alea iacta est*   38               
  Alkidamas    54 
  Anácharsis             22, 33 
            Anakoluth*                             36 
    Antiphon        34, 39 
             Aphorismen   10 

Aphrodite        29, 51 
    Archimedes        38, 55 
              Artemisia   36 
  Augment*   16 
  Caesar         25, 40 

Cato d. Ä.   19 
          Charon    51 
  Cloelia    26 
                        Deminutiva*   17 
         Demokratie   31 
      Deponens*        14, 36 
    εἴδωλον*   12 
  Enzyklopädie   57 

Eratosthenes                 3, 51, 76 
Eros    49 

    Ethik, ἦθος*        5, 37 
                        εὕρηκα   38 
    Ewige Wiederkehr           41f. 
    Fehlleistungen   32 
         Figura etymologica*   25 
     Frau bei d. Griechen 20f., 45, 59 
    Genetivus absolutus*  17 
    Geschichte d. griech. Sprache 9 
         γνῶθι σαυτόν                 47, 72 
    Gorgias     19 f., 36 
   Götterneid   28 
  Hedonismus   16 
                        Heliozentrisches System 52 
   Hellenist. Dichtung  34 
   Homo homini lupus             21 
                        Homo-mensura-Satz              29 
             Kindliche Sprache  21 

Indogerman. Endungen* 16 
                        Ironie und Pathos  19 
                         

λόγος*               13 
Lykurg                         45, 46, 54 
Lysipp    42 
Medium*              14 
Medizin     7, 20, 33  
Monotheismus                        49 
Musen                 3 
Mythos                2   
natürl. Geschlecht*                17 
Nausikaa              59  
Parabel              6 f. 
Paradigmenwechsel             28   
Pentekontaëtie              36  
Pharisäer                8   
Philosophie          4, 63 
φύσις                34 
Plastik der Griechen             53   
Platon in Sizilien                    49 
Platonische Körper             18 
Politologische Theorien         22 
Populismus       17 
Praxiteles   28   
ψυχή                 4     
Pyrrhos   44  
Pythagoreer         18, 55 
Sappho                                    59 
Septem artes liberales             57 
Sieben Weise        11, 46 
Simonides            53 f. 
Sklaven    53 
Sprachwandel   69 
Thermopylen                    31, 53 
Thetis und Achill   23 
Timokratie                               53 
Toolmaking animal              45 
Unifizierung                          28 
Urchristl. Kommunismus        32 
Verbalwurzel ϝ(ε)ιδ*              49 
Verbalwurzel φη- / φα-*        56 
Vorsokratiker              57 f.

            
 



 

  
 

 


	1.2  Kultur- oder Geisteswissenschaften: „Produkte“ des menschlichen
	Geistes: Sprache, Sozialformen, Geschichte, Literatur, Kunst
	„Geisteswissenschaften“ von Wilhelm Dilthey, 1883: „Die Natur erklären wir, das Seelenleben
	verstehen wir“.
	1.3 angewandte W.: Medizin, Wirtschaft, Recht, Technik
	Ideologie und Theologie:
	Universal-
	Ursprung der Philosophie?
	Πάρκο Αρχαιολόγικο Ακαδημίας Πλάτωνος: Archäologischer Park der Akademie
	Platons: 3 km nordwestlich der Akropolis. Nach ihr heißt noch heute der
	nordwestl. Bezirk Athens Ἀκαδημία Πλάτωνος.

